

مختارات مبدية

إعداد وتقديم: ابراهيم عبد العزيز



أبوياقوط: هنا سورة الأزبكية  
أكبر مكتبة رقمية

أساتذة

نجيب محفوظ

مبدية

الله

يَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْضِ

وَمَا

فِي السَّمَاوَاتِ

الْأَزْبَكَةُ

كَوَافِرُ

فَنَّا

الْكَتَبُ

نَبِيُّ بَحْرُ

فَوَالْمَهْدُ

النَّبِيُّ وَالْمَهْدُ

شَاهِدُ

شَاهِدُ



أساتذتي  
لنجيب محفوظ

مختارات ميريت

أساتذة نجيب محفوظ

المؤلف: إبراهيم عبد العزيز

الطبعة الأولى، ٢٠٠٢

يطلب من دار ميريت للنشر والمعلومات

٦ (ب) شارع قمر النيل، القاهرة

تلفون / فاكس: ٥٧٥١٥٠٠ (٢٠٢)

merit56 @ hotmail. com

الغلاف : أحمد اللباد

رقم الإيداع: ٢٠٠٢/٣٤١٢

الترقيم الدولي: 977-351-026-3

تليجرام مكتبة غواص في بحر الكتب

---

إعداد وتقديم:  
ابراهيم عبد العزيز

# أساتذتي لنجيب محفوظ



هيلاليت للنشر والمعلومات

---

## الفهرس

|    |                                       |
|----|---------------------------------------|
| ٩  | • مقدمة ونopsis من هيكل               |
| ٢٣ | • تقديم نجيب محفوظ                    |
| ٢٥ | • يحيى حقى .. القديل                  |
| ٣٣ | - سيدى الأولى                         |
| ٣٥ | - الفن أم الأخلاق؟                    |
| ٣٦ | - إننى لم أكذب                        |
| ٤٠ | - أحب الموت وأنظره                    |
| ٤٠ | - سلوك الآثرياء آثار فرفى             |
| ٤٣ | - الأوغاد                             |
| ٤٧ | - الويل للمجتهد                       |
| ٤٨ | - ليلة كويرى قصر النيل                |
| ٥٠ | - المنجمون فى وزارة الخارجية          |
| ٥٣ | - الموهوب الكسول                      |
| ٥٥ | - حقى ومحفوظ شاهدان على نهاية سيد قطب |
| ٥٨ | - القرآن فى أدب نجيب                  |
| ٦١ | - اعتذار يحيى حقى للشعب المصرى        |
| ٦٣ | - كم علمنى الأديب الأدب               |
| ٦٥ | - زرمباحة                             |
| ٦٦ | - ألام المدرسة                        |
| ٦٦ | - مدين لأمى                           |
| ٦٧ | - نجيب                                |
| ٧١ | • توفيق الحكيم .. الأستاذ الصديق      |
| ٧٨ | - مقالتان مهمتان                      |
| ٨٠ | - طرائف بيرو                          |
| ٨٠ | - حيل الحكيم                          |
| ٨٢ | - هذا السر                            |
| ٨٣ | - دفاع عن أفكار الحكيم                |
| ٨٥ | - ثم دمعت عيناي                       |
| ٨٦ | - زار عنا جمیعا                       |

---

|     |                                                  |
|-----|--------------------------------------------------|
| ٨٩  | • العقاد هو الحرية                               |
| ١٠٠ | - الذروة من الكمال                               |
| ١٠١ | - معركة منسية                                    |
| ١٠٢ | - جاء ليهدم فني                                  |
| ١٠٢ | - هل يكره العقاد ذلك؟                            |
| ١٠٤ | - نجوت من رده                                    |
| ١٠٥ | - تبا لنجيب بنوبل مرئين                          |
| ١٠٦ | - لماذا تستحق سارة جائزه نوبل؟                   |
| ١٠٧ | - شروطه للقاء عبد الناصر                         |
| ١٠٩ | - أخطب الخطباء                                   |
| ١١٠ | - أقسم أن هذا العقاد لا أعرفه                    |
| ١١١ | - يقول للبيك والباشا : كلا وحاشا                 |
| ١١١ | - اطرق لصوت البويم ونفيق الصنداع                 |
| ١١٢ | - العقاد ضاحكا                                   |
| ١١٤ | - يا قليل العقل إطلع                             |
| ١١٦ | - هدمت بيت سيفويه                                |
| ١١٧ | - إيمان أصنامها                                  |
| ١١٨ | - جمعية الحمير                                   |
| ١١٩ | - ونجيب محفوظ ضاحكا                              |
| ١٢٢ | - العبرية والغفلة في بيت واحد                    |
| ١٢٣ | - نصيحة العقاد                                   |
| ١٢٤ | - اسم قاسم أمين على المناذيل الحريري             |
| ١٢٤ | - العقاد علمى                                    |
| ١٢٥ | - العقاد هو الحرية                               |
| ١٢٧ | • طه حسين .. الشار                               |
| ١٣٦ | - لعنة كتابين                                    |
| ١٣٧ | - مطلوب رفع الدين عن اضطراب العلم                |
| ١٣٨ | - حبه للخصومة                                    |
| ١٤٠ | - طه حسين هو الحل                                |
| ١٤٢ | - نجيب يكشف لخالد محمد خالد هدفه من أولاد حارتنا |
| ١٤٥ | - ثم حفظ التحقيق                                 |
| ١٤٥ | - فوجئ أن الممتحن هو طه حسين                     |
| ١٤٦ | - فقه النفس الإنسانية                            |
| ١٤٦ | - كاتب ممتاز                                     |

---

|     |                                           |
|-----|-------------------------------------------|
| ١٤٦ | - يشبه السحر                              |
| ١٤٧ | - أديبنا البارع                           |
| ١٤٨ | - هنا تكمن عظمته                          |
| ١٤٨ | - أم كلثوم الأدب                          |
| ١٤٩ | • الشیخ مصطفی عبد الرزاق .. المفکر النبیل |
| ١٥٦ | - سیرته بقلم على عبد الرزاق               |
| ١٥٨ | - اتصاله بالشیخ محمد عبده                 |
| ١٦٣ | - ثورۃ الأزهر                             |
| ١٦٥ | - جمیعیة تضامن العلماء                    |
| ١٦٦ | - سفره إلى فرنسا                          |
| ١٦٧ | - مذكراته اليومية                         |
| ١٦٧ | - لا صیحة الإمام                          |
| ١٦٨ | - توقف الجریدة عن الظهور                  |
| ١٦٩ | - تعینیه في مجلس الأزهر الأعلى            |
| ١٧١ | - فغضب واستقال                            |
| ١٧١ | - في الجمعیة الخیریة الإسلامیة            |
| ١٧١ | - الجامعة الشعبیة                         |
| ١٧٢ | - يرفض عرض سعد                            |
| ١٧٣ | - مخالفته لبعض لوائح الحكومة              |
| ١٧٤ | - انتقاله إلى جامعة القاهرة               |
| ١٧٤ | - شغفه بالقراءة                           |
| ١٧٥ | - عضو في مجلس إدارة دار الكتب             |
| ١٧٥ | - منهجه الخاص في التعليم                  |
| ١٧٦ | - تعینیه أستاذًا للفلسفة                  |
| ١٧٦ | - وزیرا للأوقاف                           |
| ١٧٧ | - منحه رتبة الباسوية                      |
| ١٧٨ | - اختياره شیخاً للأزهر                    |
| ١٧٩ | - وأمیراً للحج                            |
| ١٧٩ | - صفاته كما عرفها طه حسين                 |
| ١٨١ | - وفياً لأسانته                           |
| ١٨٢ | - كلمة ينبغي أن يذکرها القادرون           |
| ١٨٢ | - حين رفع صوته لأول مرة                   |
| ١٨٣ | - الوحید الذي سمحوا له بالتجاوز           |
| ١٨٤ | - حدیثه عن نفسه                           |

---

|     |                                   |
|-----|-----------------------------------|
| ١٨٤ | - وصفه لأم كلثوم                  |
| ١٨٥ | - دهشة توفيق الحكم                |
| ١٨٥ | - هو والبهاء زهير                 |
| ١٨٦ | - الموت أهون يا على               |
| ١٨٧ | - مصطفى عبد الرزاق كاتباً لقصة    |
| ١٩١ | ٥٠ د. حسين فوزى .. السنديbad      |
| ٢٠١ | - عناد الشiran                    |
| ٢٠٢ | - كيف تطيل وقتك؟                  |
| ٢٠٣ | - الكتابة عروسى ونهايتنى          |
| ٢٠٤ | - البداية بوليسية                 |
| ٢٠٥ | - أتمنى أن أكون سائقاً للعفريت    |
| ٢٠٦ | - أغلى ذكرياتى                    |
| ٢٠٧ | - سرجيوس فى الأزهر                |
| ٢٠٨ | - ففزات                           |
| ٢٠٩ | - المؤسس                          |
| ٢١٠ | - لأننا مصر بون                   |
| ٢١١ | - أفترسه                          |
| ٢١٢ | - الذوق قضيتى                     |
| ٢١٣ | - ذلك الجنى                       |
| ٢١٤ | - ألف شريط موسيقى                 |
| ٢١٥ | - همس                             |
| ٢١٦ | - الحرمان من الباشوية             |
| ٢١٦ | - والحرمان من الدكتوراه           |
| ٢١٧ | - إلا العقاد                      |
| ٢١٧ | - مناظرة مع طه حسين               |
| ٢١٨ | - حسين فوزى من رواد القصة الحديثة |
| ٢١٩ | - علامة طريق                      |
| ٢٢٠ | - السبع الحلاوة                   |
| ٢٢٥ | ٥٠ سلامة موسى .. رجل المستقبل     |
| ٢٢٢ | - إرادة النهضة                    |
| ٢٢٣ | - طريقته فى الدعوة                |
| ٢٢٣ | - أحيا بعد موئى                   |
| ٢٢٤ | - كسب الأعداء                     |
| ٢٢٥ | - يدافع عن طه حسين                |

---

|     |                                          |
|-----|------------------------------------------|
| ٢٣٦ | - ويدافع عن العقاد                       |
| ٢٣٦ | - تحية للملك                             |
| ٢٣٧ | - اعتراض طلعت حرب                        |
| ٢٣٨ | - إنقاذا لها                             |
| ٢٣٨ | - فصله                                   |
| ٢٣٩ | - صاحب فكرة تأمين القناة                 |
| ٢٣٩ | - والدعوة للصلح                          |
| ٢٣٩ | - نبوءة في فلسطين                        |
| ٢٤٠ | - عنوان جارح                             |
| ٢٤١ | - أنا أفضل من ابن خلدون                  |
| ٢٤٢ | - مطرقة                                  |
| ٢٤٣ | - أجعل مطامحك في السماء                  |
| ٢٤٣ | - نصيحة ليحيى حتى                        |
| ٢٤٤ | - مفاجأة لنجيب محفوظ                     |
| ٢٤٥ | - وثيقة مجهرة                            |
| ٢٤٥ | - أوراق قديمة.. يومان من أسعد أيام حياتي |

## مقدمة

### وتوسيع من هيكل

حين طرحت سؤالى الأخير على الأستاذ نجيب محفوظ فى إحدى حواراتى المستمرة معه ومنذ بدايته اشتغالى بالعمل الصحفى قائلا له:

- \* ما هو العنوان الذى تختاره ليوضع على ملف حياتك؟
- فقال : أنت الآن تسأل سؤالاً لتهرب مما يجب أن تفعله أنت!
- \* فقلت لأديبنا الكبير : أريد ويريد معنى كل المحبين أن يعرفوا منك العنوان الذى تختاره أنت على ملف حياتك؟
- فقال أستاذنا نجيب محفوظ عنواناً يتمثل في بيت شعر يحبه: أيها الناس المخبون على الأرض المجدونة... فكما أنتم كنا وكما نحن تكونونا.

### حديث الشجرة والمقبرة

قصة هذا البيت من أبيات الشعر الجاهلى شيء والمعنى الذى قصده نجيب محفوظ شيء آخر أو لعله قصد المعندين معاً فلا بأس أن يأخذ الفكرة ويصبغها بالمعنى الذى يريد دلالة على ما يهدف إليه وذلك هو حق الفنان.

أما القصة كما وردت في الحقيقة ، فإن الشاعر "عدي بن زيد العبادى" المتوفى سنة ٥٠٧ م وكان نصراانيا ، خرج يوماً مع النعمان بن المنذر (ملك الحيرة) وكان وثينا، فنزل لا في ظل شجرة مورقة ، فقال "عدى" : أيها الملك أبىت اللعن.. أتدرى ما تقول هذه الشجرة؟

قال : ما الذى تقول يا عدى؟

قال عدى: إنها تقول:

من رأى فليحدث نفسه / أنه موف على قرن زوال .

رب ركب قد أناخوا حولنا / يشربون الخمر بالماء الزلال.  
ثم إنهمجا جاؤوا الشجرة ومرا بمقبرة ، فقال عدى: أتدرى ما  
تقول تلك المقبرة ؟ قال النعمان : لا.

قال عدى: إنها تقول:

أيها الركب المخبون على الأرض المجدونا.  
كما أنتم كذا كما نحن تكونونا.

فانتبه "النعمان" وقال "العدي" : قد علمت يا عدى أن الشجرة  
والمقبرة لا يتكلمان وأرى أنك إنما أردت موعظتي فقل ولد الأمان.  
فدعاه "عدي" إلى ترك عبادة الأواثان ففعل".

وكما ترى فإن البيت الذي ذكره نجيب محفوظ عنوانا على ملف  
حياته هو بيت من الشعر على لسان مقبرة استطعها الشاعر لتقول لهؤلاء  
السائرين على الأرض الساعون في جد ونشاط أن الحياة مهما طالت بهم  
فهم في النهاية إلى تراب الأرض عاندون كسابقيهم الذين كانوا متّهم في  
الأزمان السابقة يسعون فوق الأرض بجد ونشاط أيضا.

وكما ترى أيضا فإن صياغة نجيب محفوظ للبيت قد اختلفت عن  
صياغته الأصلية وإن احتفظ بمعناه ومحنته ، وإن كان البيت دالا على  
التشاؤم ، فلا نظن أن نجيب محفوظ كان متّشائما وهو بختار هذا البيت  
من الشعر الجاهلي ليضعه عنوانا على ملف حياته وهو الذي لم يفقد  
الأمل في إنصافه أدبيا ، وهو الذي كان يقترب من التسعين حين اختار  
هذا البيت عنوانا ، وقام بإعادة صياغته ، بما يتفق مع رؤية الفنان الذي  
يأخذ ويدع من الأشياء ما يراه ملائما لفكرته أو رؤيته الإبداعية ، ومن  
ثم يصبح المعنى المقصود لواقع الحال: أيها السائرون على الأرض  
الساعون في جد ونشاط ، نحن متّكم مجدون ، وكما سرنا إلى النجاح أنتم  
كذلك سائرون. فالجد هو قدوة نجيب محفوظ والجد جزاً من النجاح، ومن  
جد وجed ، ومن زرع حصد.

### الأديب الحق .. سلة مهملات!

والمعنى أيضا كما قال نجيب محفوظ في حوار آخر: "أردت أن  
أكون أدبيا فاجتهدت ودرست وتمرنت وألفت وقدمت أحسن ما عندي  
على قدر ما أستطيع". ويعبر عن الجد كذلك في حياة نجيب محفوظ قوله  
"الأديب الحق في أوله عبارة عن سلة مهملات" فهو لا ينشر شيئا إلا بعد

أن يكون قد كتب عشرات المرات قبل أن يرضى بما يكتبه ليقول لها أنا ذا ، بل بعد أن يكون الأديب قد استقر في وجдан الناس يعاملهم في كل إبداع يكتبه كما لو أنه يكتب للمرة الأولى ، فينحى جانباً مالاً يرضي عنه أو يمزقه رغم معاناته في إخراجه ، وهذا ما فعله نجيب محفوظ بعد أن استقر على عرش الرواية حين كتب رواية "ما وراء العشق" ولم تعجبه أو حسب تعبيره ثم أرتع لها فمزقتها" وشعار نجيب محفوظ في ذلك هو "الانتقام" الذي طالبنا به رب العباد "وَقُلْ أَعْمَلُوا فَسِيرُى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ".

وطالبنا به رسول الله إلى العباد "إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ إِذَا عَمِلْتُمْ أَحْدَكُمْ عَمَلاً أَنْ يَتَقَبَّلَهُ".

أو كما يفسره نجيب محفوظ في إجابته حول الخطوات الازمة للوصول إلى القمة، فلخصها في "الإخلاص، والصدق مع النفس، والعمل".

### دفاعاً عن الشرف

لهذا فإن نجيب محفوظ بعد أن يطمئن لما يكتبه ينشره على الناس، ثم بعد ذلك ينساه ليتفرغ لعمل جديد، فقد أصبح العمل المنشور ملكاً للقراء والنقاد ينظرون إليه من أي زاوية يرونها ويفهمونه بأى فهم يفهمونه ، فلا شأن له به بعد أن أخرجه من رحمه الإبداعي، ومع ذلك فهو يقول "ولكن والحمد لله لا أغير إلا من أحترمه ولا أبغى إلا وجه الفن كما أعتقد".

فهو يستفيد من نقد النقاد بينه وبين نفسه المبدعة ، ولكن لا يرد مدافعاً ولا موضحاً ولا مفسراً، اللهم إلا في حالتين فقط اضطرر إليهما اضطراراً، أحدهما للدفاع عن شرفه الأدبي، وثانيهما للدفاع عن شرفه الديني.

### أدب الكسالي

فقد نظر العقاد للقصة نظرة مهينة ، وهي اللون الأدبي الذي كان نجيب محفوظ قد اختاره وربط به مصيره ومستقبله، ومن ثم كان من الضروري عليه أن يدافع عن سلامته اختياره لأن المسالة أصبحت بالنسبة إليه مسألة حياة أو موت ، فهادم القصة ليس كاتباً عادياً، إنه العقاد الكاتب الجبار كما أسماه زعيم الأمة سعد زغلول ، وهو كاتب

الشرق بالحق الإلهي كما أسمى هو نفسه.

ومن العجيب أن رأى العقاد في القصة لم يكن رأياً جديداً حين نشره في مجلة الرسالة سنة ١٩٤٥ ، فقد أعلنه من قبل في (المجلة الجديدة) التي كان نجيب محفوظ نفسه يكتب فيها مقالاته الأولى التي تمثل بداياته في حقل الفن والإبداع، فقد نشر على لسان العقاد في مايو ١٩٣٤ قوله .. ولو لا سهولة القصة السخيفة، ولا سيما عند الذين لا يحفلون بتجويد اللغة - لما كثرت الدعوة إليها بين الكسالي من الناشئين.

وهنا "سؤال المحرر" الأستاذ العقاد: لماذا لا يعالج القصة ليرينا شيئاً "مثاليًا" في هذا الفن ينسج على منواله هؤلاء الناشئون الذين يصفهم "بالكسالي!" ولماذا يخلو أدبه من القصة..؟!

فأجاب : "إن كتابتي لم تخل من القصة، لأنني كتبت فصولاً مختلفة بعنوان "مذكرات إيليس" قبل نيف وعشرين سنة، ولم ينشر من هذه المذكرات، غير مذكرة واحدة عن إغواء فتاة.. وتعدد سائرها في أيام الحرب، مع ما تبدد من أوراقى الخاصة. كذلك كتبت قصصاً وأمثال منشورة في مجموعات المقالات التي طبعت، ومنها "الفصول" و"المراجعات" .. على أنني لا أهتم كثيراً بكتابة القصة ، لأنني أعتبرها نوعاً من أنواع الأدب التي يكثر فيها الإسفاف، ويقتل فيها السمو، وهي غير مطلوبة لذاتها ، بل مطلوبة في الأكثر لأنها أيسر منالاً عند الجماهير التي لم تألف دراسة الأداب الرفيعة، ولن ترى في كل ألف قصة وقصة تظهر واحدة جديرة بالقراءة والبقاء!..

إن جاء لى العمل بالفقر أحبه!

إذن فلماذا لم يتصد نجيب محفوظ للعقاد وانتظر إحدى عشرة سنة ليرد على كلام سبق أن صرخ فيه العقاد برأيه المستخف في القصة؟ والسبب بسيط جداً هو أن نجيب محفوظ لم يكن قد حسم أمره بعد ككاتب قصة، ومن ثم فإن امتداح القصة أو ذمها لم يكن يعنيه في كثير أو قليل ، وكان يجب أن تنتقض كل هذه السنوات حتى يكون نجيب محفوظ قد اختار طريقه وحدد مصيره لكنه يرد على العقاد الذي يحبه حباً يفوق كل وصف كما قال هو بنفسه عنه، ورغم ذلك لم يتغير حب نجيب للعقاد، فهو رمز للحرية، بل هو الحرية نفسها كما يراه وينظر إليه

---

مثلاً رأه ونظر إليه من قبل باعتباره قد سما بالأدب إلى الذروة من الكمال والتجيل.

وقد أنصف العقاد نفسه، نجيب محفوظ أكثر من مرة وشهد بعاليته وتتبأ له جائزة نobel.

ورغم كل هذا المجد الذي سما إليه نجيب محفوظ فلم يشعر يوماً بالعبقرية أو يتمكن منه الغرور ، يقول "والله ما شعرت بها - العبرية - لا في أول عمري ولا في آخر عمري ، إنما أنا شعرت أنني رجل مجتهد ومثابر وشغال ومحب لعملِي وأعشقه" ، هذا ما أستطيع أن أحدثك عنه كأشياء ملموسة موضوعية ، فأنا أحب العمل أكثر من حبِّ لمراته ، يعني إن جاء لي بالمجد والفلوس.. أحبه ، وإن جاء لي بالفقر أحبه ، وإن لم يأت بشيء حتى الفقر ، أيضاً أحبه".

### أول جنـيه

ومن المفترض أن قمة السعادة لنجيب محفوظ هي حصوله على جائزة nobel ، ولكن الرجل كان له رأى آخر ، يقول "سعدت بجائزة nobel لاشك ، إنما فاق تلك اللحظة الشعور الذي أحسست به في حياتي الأدبية عندما نشرت لي أول مقالة في الصحف بعد رفض مقالات كثيرة سابقة" . إنه الإحساس الأول بالوجود الأدبي.

إنه الإحساس الأول بالسعادة في زهرة العمر ، الذي يفوق الإحساس الأخير بالسعادة في خريف العمر ، حيث لم يفرق مع نجيب محفوظ أن يحصل على جائزة nobel أو لا يحصل عليها ، فقد وصل إلى الشاطئ باديه ، ووصل بالرواية إلى بر الأمان كلون أدبي معترف به في أدبنا العربي ، ولو لاه ما قامت للرواية العربية قائمة ، كما قال توفيق الحكيم ، وحسبه من نضل أن فعل هذا ، ولم تكن جائزة nobel إلا إقراراً بالحقيقة واعترافاً بها ، أى تحصيل حاصل.

ولم يكن مبلغ الجائزة الذي اقترب من المليون أكثر حظاً من الجائزة نفسها بل بأول جائزة كبرى حصل عليها مقارنة بأول عمل نشر له ، وأول جنـيه حصل عليه في حياته الأدبية ، يقول "لقد كانت سعادتي بأول جنـيه حصلت عليه من قصة نشرتها في مجلة "الثقافة" يفوق سعادتي بحصولـي بعد ذلك على جائزة الدولة التقديرية ، بل إنـنى اعتذرت عما يساوى قيمة ثلاثة شهور من مرتبـى فى وزارة الأوقاف مقابلـى أنـ اكتبـ

---

القصة القصيرة في صحيفة "أخبار اليوم"، فما دام مرتبى يكفينى فالقناعة  
كنز لا يفنى".

### أرفض الخنافة مع الأزهر

هذا هو نجيب محفوظ المتواضع في كبريات، المستغنى في  
كرامة، المؤمن بالفعل والعمل لا بالقول والادعاء، ولهذا ورغم قناعته أنه  
لم يسمى للإسلام في "أولاد حارتا" كما رأى البعض إلا أنه جعل سلامة  
الوطن واستقراره فوق حبه لنفسه ودفاعه عن عمله الذي كان أحد أسباب  
اختياره للحصول على "جائزة نوبل"، يقول دفاعاً عن نفسه وعقيدته -  
وهي المرة الثانية التي اضطر للدفاع فيها بعد رده على العقاد - "اليوم"  
عندما أريد تحويلها - أولاد حارتا - إلى كتاب وأدخل في خصومة مع  
من يتهمنها .. ممکن .. فلماذا لا أفعل؟

أولاً: لأنني اعتقاد أن الخصومة التي بيني وبين خصوم الرواية ،  
وهمية وليس حقيقة.. هذا هو اعتقادى ، وأنهم لو قرأوها كما يجب أن  
يقرأوها لما وجدوا فيها ما يخالف ، والدليل على ذلك أنها تقرأ في جميع  
البلاد الإسلامية والعربية ، ولم يعرض عليها أحد ، رغم أنهم مسلمون  
مثلهم ، لكن فيه مسؤولية أخرى ، وهي بما أنه ليس هناك في الواقع  
معركة ، إذن فإنني أكون داخلاً في معركة وهمية ، وأنا أرفض ذلك  
لسبعين:

السبب الأول: هو أنني أعرف أن وطني يواجه مشكلات كثيرة  
ولذلك لا أحب أن أضيف إليه مشكلة جديدة روانية.

ثانياً: أن الأزهر وهو أساس الرفض يلعب في حياتنا الآن دوراً  
كبيراً ، وهو شرح الإسلام الحقيقي والتصدي للتطرف والانحراف.. إذن  
نحن معه في هذا القارب الدييني السني الواحد ، ولذلك لا يصح إني أعمل  
فيه "خنافة" ، وخصوصاً أنها "خنافة" لا تقوم على أساس.. إذن نترك  
الأمور حتى ياذن ربنا بالتفاهم والفهم الصحيح.

### أنا وسلمان؟!

ورغم تفهم نجيب محفوظ لظروف البلد وتجنبه الدخول في  
معارك أو خصومات من أجل روايته إلا أن خصومه كانوا مصممين  
على الطعن في إيمان الرجل ، والسلام ، إلى درجة تشبيهه بسلمان رشدي

---

الكاتب البريطاني، الهندي الأصل، الذي أساء للإسلام وحرج المسلمين بكتابه "آيات شيطانية"، يقول نجيب محفوظ.

"من الغريب أن تجمع جريدة "النور" الصادرة عن "حزب الأحرار" ، بينى وبين سلمان رشدى فى صورة نصفها لوجهى ونصفها لوجهه، وتعلق عليها بأن هؤلاء "أولاد حارتنا" ، لدرجة أن واحدا قال لى: إن هذا تحرير على قتلك" (١).

لقد كتبت "أولاد حارتنا" بعد توقف عن الكتابة دام سبع سنوات، وكانت هناك مجموعة من الأفكار جرى بها القلم، ولم أنقلب نادراً "أولاد حارتنا" إلا بعد الحملة الأخيرة عليها من جريدة "النور" ، لأنذكر هل كانت بال بشاعة التي كتبوا بها عنها، ووجدت أن الرواية ليس فيها ما يسىء إلى الإسلام أو يستهزئ بالأنبياء، وإنما المسألة نوع من سوء التفاهم بين الرواية وبعض الشيوخ ، فهي أزمة قراءة ، لأنهم قرأوا روايتي بناء على ضوء عرائض اتهام ، لأنه لا يوجد شيخ من شيوخ الأزهر يقرأ روایات. لأن الربط بين شخصوص الرواية وشخصيات الأنبياء هو ربط خاطئ وإساءة للأنبياء أنفسهم ، لأنه لا يوجد نبى يمشي حافياً ويدخل "خمارة" ، كما جعلوا من شخصية "جبل" سيدنا موسى ، والذين قرأوا "أولاد حارتنا" في البلاد العربية وهى بلاد إسلامية ، لم يقاطعواها كما قاطعوا رواية سلمان رشدى ، وإذا كان رأى الذين اتهموا "أولاد حارتنا" لا يزال "كمًا هو منذ ثلاثين سنة" (٢) ولم يتذدوا ضدى الإجراء الإسلامي. فإنهم بذلك يكونون مهملين في حق الدين.

ولو كان رأيي كرأيهم لدخلت معركة معهم من أجل نشرها ، ولكنني أرى أنه سوء قراءة "أولاد حارتنا" ، والدخول في معركة من أجلها يكون على غير أساس".

#### شهادة الشعراوى

لقد أسقط الرجل روایته من حسابه ، ولو على الأقل من قائمة أعماله التي يعترف بنشرها ، ومع ذلك لم تسقطه فتاوى البغى والغلواه من حسابها فأرادوا إسقاطه غدراً واغتيالاً لولا لطف الله وعذاته التي لا

---

(١) كان ذلك بعد حصول نجيب محفوظ على جائزة نوبل ، وقد حدثت النبوءة بالفعل وجرت محاولة لاغتياله.

(٢) عندما تحدث نجيب عقب حصوله على نوبل في "الجمعية الفلسفية المصرية".

نَفْلُ وَلَا نَتَامٌ.

ولا تختلف النظرية لطه حسين عن النظرية لنجيب محفوظ، فكلاهما تلاحمه فتاوى التكفير أحياء وأموات ، رغم أن حساب الإنسان لا يكون بأثر رجعي طالما أنه لم يتمسك بما يخالف الإسلام ، أو يعترض بتحديه لمشاعر المسلمين، فهل فتشوا في قلبه، أليس من كفر مسلما فقد كفر . أليست شهادة الشيخ الشعراوى كافية لرفع الظلم الذى لحق بـ طه حسين على الأقل بسبب قى الشعر الجاهلى الذى تجاوزه بينما هم قد تجمدوا عنده لغرض فى نفس يعقوب ، لقد كتبلى الشيخ الشعراوى بخط يده قائلاً<sup>(١)</sup> ”ونذير تكرير لطه أن أسأل الله النفع لكل من أخذ عنه وقرأ له حتى يتصل خير عطائه لكل إنسان العربية إلى أن تقوم الساعة رحمة وجزاء عما قدم للغة القرآن“ .

### طه حسين يراجع مجانية التعليم

وهكذا ألا يكون أستاذة نجيب محفوظ الذين اختارهم باعتبارهم المؤثرين الأساسيين فى تكوينه الثقافى ، ليسوا مجرد شخصيات أدت دورها ومضت إلى خال سبيلها، أو أثرت فى معاصرتها كنجيب محفوظ وغيره أثناء حياتها فى زمانها ومكانها ثم انقضى التأثير عندما مضى الزمن ولم يعد المكان هو المكان والظروف غير الظروف .

فليست ”فكرة الحرية“ عند العقاد بالفكرة المتعصبة ، وليس ”فكرة التسامح“ عند الشيخ مصطفى عبد الرزاق بالفكرة المتعصبة ، وليس فكرة مجانية التعليم عند طه حسين بالفكرة التى ولى أمرها ، وإن كانت تحتاج إلى ترشيدها ، وقد طالب طه حسين نفسه فى مراجعته لفكته ، بتطويرها لتلائم الظروف المستجدة .

ولنقرأ تصريحة لمجلة ”صباح الخير“ فى العشرين من أغسطس ١٩٦٤ ، حين يقول ”إذا كانت مجانية التعليم قد أتاحت الفرصة لكل إنسان أن يتعلم فإن هذا يجعلنا ندير دفة التعليم بحكمة وحذر وخطلة مدرسة ، واستطيع أن أقول فى إيجاز : ليس من الحكماء أن نجد مكانا لكل تلميذ فى التعليم الثانوى .. أقولها بابيام .. لا .. وليس من الحكماء أن نفعل هذا“ . أليست مراجعة طه حسين لفكرة مجانية التعليم صاحب الفكره

<sup>(١)</sup> نص الرسالة بخط الشعراوى فى كتاب المؤلف ”رسائل طه حسين“ - دار ميريت للنشر والمعلومات .

---

نفسها، جديرة بالبحث والتأمل في اللحظة الراهنة باعتبار أن التعليم هو سر التقدم، إن صلح صلحت الأمة، وإن فسد فسدت الأمة، ولا أقول إن لنا في أمريكا مثلاً يحتجز في هذا المجال بالذات، بل تكفي الإشارة إلى عنوان التقرير الذي نظروا به إلى تراجع التعليم عندهم حين قالوا "أمة في خطر"، كناقوس إنذار بهبوط الخط البياني لتقدّمهم وأساسه وذرؤة أمره "التعليم"، فما أحوجنا إلى استعادة مراجعة فكرة طه حسين عن "مجانية التعليم" كما راجعها هو بنفسه وطورها لخدمة مواطنيه، مضيّفين إليها خبرات الأمم المتقدمة في مجال التعليم، وإلا فنحن مقبلون على الانهيار، إما تطوير التعليم وإما الكارثة.. فنحن بحاجة إلى مؤتمر قومي للتعليم على غرار المؤتمر الاقتصادي. لأنه لاأمل في أي تقدمة أو تقدم اقتصادي بدون نهضة تعليمية.

ويبدو أن رأى طه حسين لا يزال صحيحاً رغم مرور سنوات طويلة حين قال ساخراً في كتابه "من بعد" نرى كل شيء يتغير في مصر، ونرى الرفق تناول كل شيء إلا التعليم فهو بحمد الله باق حيث كان لأن المشرفين عليه لا يفكرون في تغييره ولعلهم غير قادرين على أن يفكروا في تغييره"!.

### توضيح من هيكل

ولسنا بحاجة إلى أن نفصل الحديث عن أستاذة نجيب محفوظ فهو قد تحدث عنهم كما عرفهم، وتحدثنا عنهم لزيادة معرفة بهم، وإن كان من الضروري التوقف في هذه المقدمة عند شخصية د. حسين فوزي، الشهير "بالسندباد" لمراجعة رأي رأيته بالكتاب السابق على هذا الكتاب بعنوان<sup>(\*)</sup> "فى براح الفكر" للدكتور حسين فوزي، تقديم نجيب محفوظ وإبراهيم عبد العزيز، وقد جاء فى تلك المقدمة "جنت السياسة على د. حسين فوزى فى أخريات حياته الأدبية والفكرية والعلمية الحافلة فصار مجهول الفضل والذكر".

وقصدنا بالسياسة هنا زيارته إلى إسرائيل.

ولكن الأستاذ الكبير محمد حسين هيكل كان له رأى آخر يقول "إن نظرة د. حسين فوزى للأمور لم تكن سياسية ، بل كانت ثقافية ، فبإسرائيل في نظره هي اليهود الذين أثروا العلم والثقافة والموسيقى في

---

(\*) صدر عن المجلس الأعلى للثقافة.

العالم مثل "هابنی" و "شاجال" و "سترافینسکی" و "فروید" وغيرهم، فكان حسين فوزی وهو يزور إسرائيل لا يفرق بين "دولة مغتصبة" ، واليهود الذين أثروا الحضارة الإنسانية والذين لم يكونوا إسرائيليين، قد يزور "اليهود" أصحاب الإنجازات الثقافية في العالم، بعض سياسات إسرائيل أو يتغاضون عنها، ولكنهم ليسوا إسرائيليين، بل إن اينشتين وهو يهودي رفض رئاسة إسرائيل حين عرضوها عليه، إذن فالإسرائيل شئء واليهود شئء آخر، وهو ما لم يفكر فيه د. حسين فوزی وهو يقوم بزيارة "إسرائيل"، وذلك هو الخطأ الذي وقع فيه بظنه أنها تمثل الإنجازات الحضارية "لليهود" الذين تأثر بهم السندباد في ثقافته وقراءاته وشغفه بالموسيقى.

من هذا المنطلق يجب أن ننسى زيارة د. حسين فوزی لإسرائيل وليس من منطلق سياسي أو أي منطلق آخر.

هكذا تحدث الأستاذ هيكيل <sup>(١)</sup> ، وهو ما نتفق فيه تماماً معه. لذا لزم التوبيه والاستدراك تصحيحاً لمقدمة كتاب "في براح الفكر" المشار إليه.

### هؤلاء السبعة - لماذا؟

ولا شك أن الأساتذة السبعة الذين اختارهم نجيب محفوظ ليسوا كل أساتذته على الإطلاق بل هم أبرز من تأثر بهم ، وقد كان تحمسه للحديث حولهم كتقديم لبعض كتبى عنهم نابعاً من منطلق أنهم أساتذته، ولم تتبلور فكرة جمعهم في كتاب واحد إلا بعد أن سالت نجيب محفوظ عن أساتذته فحددتهم بسبعة أساتذة، هم: يحيى حقي، توفيق الحكيم، العقاد، طه حسين، الشيخ مصطفى عبد الرزاق، د. حسين فوزی، وسلامة موسى.

وقد صدرت لي كتب عن بعضهم بتقديم نجيب محفوظ لهم، إذن فمن قبيل التكرار إعادة نشر ما نشر مرة أخرى في كتاب آخر حتى ولو كانت هناك فاندة من جمعهم في كتاب واحد يسهل الرجوع إليه دفعه واحدة، ولم يكن هناك مفر من هذا الحل بالإضافة بعض الشخصيات التي

<sup>(١)</sup> جاء ذلك خلال تعليق الكاتب الكبير محمد حسين هيكيل على الفقرة المشار إليها أثناء مقابلته لإبراهيم عبد العزيز وهو يهديه كتاب "في براح الفكر".

---

ظلمت بعد موتها وكانت في حياتها قد شغلت الحياة والناس، هذا مع محاولة عقد مقارنة عن أوجه المقاربة بين شخصية نجيب محفوظ وأسانته، من صفات وطبعات أخلاقية وأدبية .

ولن يستطيع أحد أن ينكر أن سماحة نجيب محفوظ تشبه سماحة الشيخ مصطفى عبد الرزاق، ولا أحد يمكنه أن ينكر أن اعتداد نجيب محفوظ بكرامته هي كاعتداد العقاد، بكرامته الشخصية والأدبية، وليس في مقدور أحد إلا يقارن بين احتضان نجيب محفوظ للأجيال الجديدة وتشجيعه لها وبين احتضان سلامة موسى لنجيب محفوظ نفسه وغيره من أدباء جيله لاعطائهم فرصة ينالونها عن جدارة واستحقاق بعد اكتشاف مواهبهم وقدراتهم .

وهكذا لن نجد استاذًا من تأثر بهم نجيب محفوظ وشاركوا في تكوينه الثقافي حتى لو لم يلتقيوا بأحد هم كالعقاد ، إلا وكان بينه وبينهم بعض أوصيرو القربي الفكرية وصلات الرحم الإنسانية.

### نداء إلى المنحرفين

ويختفي من يظن أن هذه الشخصوص المادية هي كل ما تأثر به نجيب محفوظ، بل هناك الوطن والشعب، وهي رموز معنوية أشاد بها نجيب محفوظ دائمًا، ولم ينكر أبدًا فضلها عليه، فأى تأثير أبلغ من المكان وعقرية المكان الذي تمثله مصر واستمد منه نجيب محفوظ اسماء أخلاق روایاته، وأى تأثير أبلغ من الزمان الذي يمثله الشعب بأحداثه وحوادثه التي صنعت عالم نجيب محفوظ، ولتنصت إليه يتحدث عن وطنه وشعبه الاذان أو صلاه إلى العالمية بغوصه في أعماق الوطن الذي تمثله الحرارة ، وغوصه في أعماق الشعب الذي يمثله المواطن البسيط.

إنه يقول "صاحب الجائزه الحقيقي هم أبسط الناس في هذا الشعب الذين عاشرتهم وأحببتم فسألهموني بشخصياته وموضوعاته فانجزتها ، وأخذت أنا الجائزة".

ويقرر أيضًا أن "الجمهور هو الذى يعترف بالتفكير ويعطيه حقه في الوجود، وهذا هو أهم من النقد".

وليس بسطاء الشعب هم فقط الذين يحبهم نجيب محفوظ ، ولكنه يحسن الظن أيضًا بالمنحرفين، نعم المنحرفين الذين يستبيح لهم العذر

---

ويطالبهم بالانضمام إلى أحضان الوطن والإخلاص له، فهم في نظره لا يقلون وطنية عن غيرهم من المواطنين الصالحين ، إنها دعوة نجيب محفوظ للمصالحة الوطنية والصالح بين بنى الأمة ووطنهم طلبا للإصلاح الشامل.

لقد كتب نجيب محفوظ بخط يده قبل أن تمتد إليه يد الغدر، "داء إلى المنحرفين" في وجهة نظر . بالأهرام في زوايته الأسبوعية، يقول: "فإنني أوجه ندائى للمنحرفين من كل الأنواع والطبقات . أقول لهم إن الانحراف لا يحول بين المرء وحب وطنه وبخاصة إذا جاء انحرافه نتيجة لظروف سينية قاهرة . وأذكرهم بأن قراصنة الإنجليز قد أدوا أجل الخدمات لإنجلترا واستحق نفر منهم ألقاب الشرف من الملكة "البيصابات".

وأذكرهم بأن تصوص مصر ونشاليها تعاهدوا يوم عودة الزعيم الخالد سعد زغلول من منفاه على الكف عن ارتكاب أي جريمة في ذلك اليوم، ومر اليوم بسلام رغم خلو البيوت من سكانها وانتظاظ الشوارع بالعباد . وإن فحب الوطن يجمع بين المنحرف والسوى . وأننا لا أطاليكم بتقويم سلوك أو الكف عن الانحراف، كونوا ما شئتم وما شاء الزمان لكم، ولكن لا تتتسوا وطنكم الحزين . أدوا واجبكم بالكمال وال تمام، أقبلوا، بكل همة على العمل والانتقام، احترموا المتعاملين معكم من الشعب . بثوا النشاط في الحقل والمصنع والإدارة والمستشفى والشارع.

ومهما يكن من أمر فالحسنة بعشر أمثالها . وسوف تجدون مكانا لكم في حضن أممكم . وسوف تذكرة لكم . وتغفر لكم سيناتكم جميعا . وما أنتم في الأصل إلا إنسان طيبون يجرفهم تيار النكبات والأزمات وقدوات السوء . ولتعودن يوم النجاة إلى أصلحكم الطيب وسلوككم وتقواكم النقية".

وليس هذا الرأي بعيد عما ي قوله العقاد في كتابه "عالم السدود والقيود" ، عن تجربته مع السجن والمسجونين أو المنحرفين بلغة نجيب محفوظ، حيث يقول بعد أن خلائقهم الوضيعة أو المشوهة بالوضيعة "وإن لم يجز لنا أن نقول أن الخير فيهم معروم، وأن صلاحهم مينوس منه، ولا سيما حينما يعالجون بما يناسبهم، وحين يقتربون حسن النية في علاجهم بالفكرة الرشيدة، والعزم الصبور".

وهل يبعد أيضاً ما قاله نجيب محفوظ عن اختفاء الجريمة يوم

عوده سعد من منفاه، عما حدث أثناء حرب أكتوبر من اختفاء الجريمة وكف المجرمين عن جرائمهم، إنه الهدف القومي الذي يتحقق عليه الصالح والطالع، فيتساوى الجميع في حب الوطن حين يدع الداعي إلى تحرير الوطن والحفاظ على سلامته والتصدى لأعدائه، حيث تظهر عظمة المصريين على اختلاف أنواعهم وطبقاتهم بما فيهم صالحهم ومنحرفهم، فيختلف الجميع حول وطنهم وقد ظهر الانتماء واستيقظ الضمير، فهل لابد من أزمة تنهض الوطن لكي يحدث ذلك، أم لابد من مشروع قومي يسارع إليه كل المصريين مفدين ومستفدين؟

### لولاك يا مصر

وكما كان للشعب نصيبه من تقدير نجيب محفوظ، فقد كان للوطن تقديره أيضاً، استمع إليه في هذه السطور التي تقاد أن تكون شعراً لبلاغتها وبساطتها وصدقها النابع من القلب لتنصب في القلب.  
يقول نجيب محفوظ<sup>(١)</sup>:

مصر يا وطني  
غاص قلمي في نيلك  
فكان مداده ذهباً  
وحروفه نوراً  
وسطوره أصالة  
وصفحاته المكتوبة ناصعة الحقيقة  
مصرياً وطني  
بدءاً من درب قرمز  
ومروراً بالجمالية  
والحسين  
والسيدة  
وانتهاء باهراماً  
وسدك العالي  
دعيني أنحنى لك

(١) من حديثه إلى مصطفى بدر و محمود الشربيني بالأنباء الكويتية ١٢/٦/١٩٨٨.

اجلاا وشكرا  
فلولاك لما انتبه أحد  
ولا التفت  
ولاعرف باسم الحروفوش نجيب محفوظ"

ابراهيم عبد العزيز

## تقديم

# نجيب محفوظ

"عندما أكتب أتذكرة لا إراديا من علمونى فى الكتب أو فى المدارس، ولذلك حين أفكرا فى الخدمات التى قدمها لى من كونونى ثقافيا، أشعر أننى مدين بأكثرا من ديون مصر.  
لذلك عندما أقدم رواية لى للطبع أسأل نفسي عما لى فيها؟  
هل هي اللغة؟

إن اللغة موجودة من أيام الجاهلية.

هل هو الفكر؟

إن الدنيا مليئة بالأفكار.

هل هي المذاهب؟

أنشأها ناس دفعوا ثمنا غاليا.

هل هو الفن؟

إنه موجود في كل مكان.

إذن ما الذي أكون قد فعلته لاستحق

أن يوضع اسمى على رواية لى؟"

نجيب محفوظ



---

يحيى حقی  
القندیل

---

**"يحيى حقى من الفنانين العظام، ومن مفاخرنا القومية بلاشك وأعتقد  
أنه لم ينزل حقه من التكريم"**

**نجيب محفوظ**

## أساتذتي<sup>(\*)</sup>

تعرفت على الأستاذ يحيى حتى أديباً مبدعاً حين قرأت له "قنديل أم هاشم" ، سنة ١٩٤٥ ولكنه كان يكتب قبل هذا التاريخ لأنّه من مؤسسي القصة القصيرة في مصر والعالم العربي، وحين كان أبناء جيله يكتبون لم نكن نقرأ، وحين بدأنا نقرأ انقطعوا جميعاً عن الكتابة تقريباً ما عدا المرحوم محمود تيمور، فقد سافر من سافر إلى أشغال مختلفة ، ومنهم الأستاذ يحيى حتى الذي اختفى في السلك السياسي، ولذلك لم أعرفه إلا من خلال "قنديل أم هاشم" حيث كنت متابعاً لسلسلة "اقرأ" التي تصدرها "دار المعارف" ، وكانت مفاجأة جداً لي لأنني وجدت أدباً عذباً جداً، جميلاً جداً، إلى درجة أستطيع أن أقول معها إن "قنديل أم هاشم" والثلاث قصص الملحقة بها في هذه المجموعة القصصية القصيرة ، "خيشت" في عقلِي، وعشقت كاتبها على غير معرفة أو اتصال به، ولكنني عرفته كفنان كبير صاحب فن عظيم أمعنني فيه وادبه وجمال أسلوبه، وحين سألت عنمن يكون "يحيى حتى" ، علمت أنه في السلك السياسي، فكانت هذه أول معرفة به ، أما اتصالي به وتعريفي عليه فقد كان في نادي القصة، وكانت من يدعوهُم وأخرين إلى بيته حيث كان يقيم أو لا في الزمالك ، ويحاضرنا عن الأسلوب ودقته، والأشياء التي اهتم بها في حياته، وأنجحت لى فرصة الاقتراب منه أكثر خلال الفترة التي أنشأ فيها فتحى رضوان وزير الإرشاد، "مصلحة الفنون" (من سنة ١٩٥٥ م إلى ١٩٥٩ م)، والتي كان يحيى حتى أول وأخر من تولاهَا مدير لها، واقتراح أن يأخذ مساعدين له ، أنا وأحمد باكثير، وبدأنا نعمل معه في مصلحة الفنون، وهناك ارتبطت به عن قرب لأنني كنت مديرًا لمكتبه،

(\*) هذه المقدمة هي حصيلة حوار إبراهيم عبد العزيز مع نجيب محفوظ في كتاب "رسائل يحيى حتى إلى ابناته" للمؤلف بالاشتراك مع نهى حتى - هيئة الكتاب.

---

وقد لمست فيه البساطة والتقدمية والإقدام والاستمار دون أن يدعى أو يزعم هو شيئاً من هذا، فقد كان سلوكه يشى به ويبدل عليه، ولم أره مرة واحدة يمارس سلطات الموظفين على مرءوسيه ، وطوال الفترة التي عشتها معه مرءوساً له لم أشعر أنتي أعمل مع مدير، وإنما هو رجل صديق ودود، كانت حجرتنا بجوار حجرته، وكان يترك مكتبه ويأتي إلى هنا ليتحدث معنا، كما كنا نذهب إليه لتحدث معه، وعند مغادرته لمكتبه، وكان قد استقر في "مصر الجديدة" ، وكانت لا أزال أقيم في "العباسية" ، كان يصطحبني معه في "الأوتومبيل" الخاص به، وينزلنـي في شارع "رضوان شكري" حيث أقيم، ثم يمضي هو إلى حيث يسكن.

وتوصلـ الحوار فيما بينـا فيـ المكتب وـ"الأوتومـيل" فيـ كافة شـنونـ الأدبـ والـحياةـ، قدـ نـخـلـفـ فـيـ الآراءـ وـوجهـاتـ النـظرـ، ولكـنهـ اـختـلـافـ بـيـنـ اـثـيـنـ لـديـهـماـ اـسـتـعـادـ لـلـاخـلـافـ، مـثـلـماـ لـديـهـماـ اـسـتـعـادـ لـلـاـقـاقـ، فـقـدـ كـانـ كـلـ مـنـاـ يـحـترـمـ رـأـيـ الآـخـرـ حتـىـ لوـ اـخـلـفـ مـعـهـ، وـاتـصـلـتـ عـلـاقـتـيـ بـالـاستـاذـ حـقـىـ، أـدـيـباـ بـادـيـبـ، بلـ إـلـىـ ماـ هـوـ أـعـمـقـ مـنـ ذـكـ علىـ الـمـسـتـوىـ الـإـنـسـانـىـ، وـانـ كـنـتـ كـمـوـظـفـ مـلـتـزـمـ أـقـوـمـ لـتـحـيـتـهـ إـذـاـ أـقـبـلـ، وـإـنـ كـانـ هـوـ قـدـ أـنـكـرـ ذـكـ السـلـوكـ مـنـيـ باـعـتـبارـ أـدـيـباـ كـبـيرـاـ كـمـاـ كـانـ يـقـولـ، وـلـكـنـنـىـ كـمـوـظـفـ أـعـطـىـ الـوـظـيفـةـ حـقـهاـ، فـهـوـ مـديـرـ يـعـنـىـ مـديـرـىـ رـغـمـ الصـدـاقـةـ وـالـعـلـاقـةـ الـإـنـسـانـيـ، لـكـنـهـ حـيـنـ يـاتـيـ لـابـدـ مـنـ الـوقـوفـ تـحـيـةـ لـهـ، لـاـ أـعـرـفـ غـيرـ ذـكـ سـلـوكـاـ مـنـ مـوـظـفـ نـحـوـ رـئـيـسـهـ حتـىـ لوـ كـانـ صـدـاقـتـيـ بـهـ تـبـرـرـ لـىـ أـعـاملـهـ بـغـيرـ ذـكـ، وـلـكـنـنـىـ كـنـتـ أـقـوـمـ لـهـ كـنـوـعـ مـنـ التـحـيـةـ وـاـدـبـ الـوـظـيفـةـ، لـأـنـنـىـ طـوـالـ عمرـىـ مـوـظـفـ تـأـبـتـ بـأـدـابـ الـمـوـظـفـينـ، وـكـنـتـ أـقـفـ لـأـنـاسـ -ـ لـاـ تـؤـاخـذـنـىـ -ـ كـانـواـ يـحـمـلـونـ الـابـدـانـيـةـ الـقـدـيمـةـ، فـكـيـفـ لـاـ أـقـفـ "ـيـحـيـيـ حـقـىـ"؟!.

ولـمـ تـنـقـطـ عـلـاقـتـيـ بـهـ حتـىـ بـعـدـ أـنـ باـعـدـتـ بـيـنـاـ الـأـيـامـ، فـقـدـ اـتـصـلـتـ هـذـهـ الـعـلـاقـةـ فـيـ كـلـ فـرـصـةـ حتـىـ عـنـدـمـاـ دـخـلـتـ فـيـ دـورـ الشـيـخـوخـةـ وـكـانـ هـوـ قـدـ اـعـتـزـلـ الـحـيـاةـ الـعـامـةـ إـلـىـ حـيـثـ أـرـادـ أـنـ يـعـيـشـ فـيـ الـظـلـ، فـكـنـتـ أـسـأـلـ عـلـيـهـ دـائـماـ عـبـرـ التـلـفـونـ، كـمـاـ لـمـ يـنـقـطـ سـؤـالـهـ عـنـىـ.

وـحـيـنـ فـازـ الـأـدـبـ الـعـرـبـىـ بـجـائزـةـ "ـتـوـبـلـ"ـ مـمـثـلاـ فـيـ شـخـصـىـ، رـشـحـتـ وـأـهـدـيـتـ يـحـيـيـ حـقـىـ هـذـهـ الـجـائزـةـ كـوـاـحـدـ مـنـ الـمـبـدـعـينـ الـمـمـتـازـينـ الـذـيـنـ يـسـتـحـقـونـهـاـ لـوـلـاـ الـحـظـ الـذـيـ لـمـ يـجـعـلـهـ يـنـالـونـهـاـ، فـقـدـ كـانـتـ الـقـصـةـ

---

القصيرة التي كان يكتبها الأستاذ يحيى حقي من أجمل ما كتب في الأدب المصري والعربي المعاصر، وهو أحد عمدتها المؤسسين، ليس في هذا شك أو تجاوز.

وكان كل منا يهدي كتبه للأخر، وعلى قلة ما أبدع الأستاذ يحيى حقي فإن كل آثاره، تبقى مرشحة للبقاء والخلود، فمجموعاته القصصية القصيرة على قلتها كانت كلها "نقاوة"، تبقى ما بقى الأدب يقرأ، وحين يورخ لتاريخ الأدب وكتابه خلال الفترة التي عاشها يحيى حقي، سيكتب عنه ضمن من أبدعوا في أكثر من مجال، فهو سوف يذكر بين كتاب المقالة، كما سوف يذكر بين كتاب النقد، وفي القصة القصيرة سيدرك أجمل ذكر.

وإذا كان الأستاذ حقي قد غاب بجسده عنا، فإن أعماله لا تغيب، وقد بقى أثرها في نفسي لا يمحى أبداً، وعلى المستوى الإنساني أشعر من ناحيته دائمًا بشعور طيب جميل لا يتغير أبداً.

إن يحيى حقي نفسه يمثل كتاباً خاصاً للسلوكيات الحافلة بكل القيم والمعانى الإنسانية النبيلة، فضلاً عن أنه كان معلماً لكل المبدعين وأباً لكل الأدباء.

أما حياته فقد كانت بالنسبة لى ثروة كبيرة، وكانت وفاته خسارة أكبر، ولا أخفى عنك أنه كان من الناس الذين حزنت عليهم حزناً شديداً جداً، فقد كان صديقاً لا يعيش، نزيه الفكر، صافى القلب، بسيطاً ممتعاً في كتاباته وأحاديثه، صاحب روح ساخرة ونكتة بارعة، وفكر مستثير، ولذلك يجب الاحتفال به بطريقة غير تقليدية، وأنا لى طريقة خاصة في الاحفال بذكرى الراحلين، بعكس ما يتزدد عن تمثال يقام، واسم يطلق على معهد أو شارع، ومثل هذه النوعية من التكرييم ليس لى اعتراف على نفسها ولكنها مع احترامى لا تمثل إحياء للذكرى، لأنك؛ عندما تطلق اسم يحيى حقي على شارع سيسصبح يحيى حقي بعد جيل أو جيلين، شارعاً، مثلاً نقول شارع "توبار" ولا أحد يعرف من هو "توبار"؟، ولكن ما أطالب به بالنسبة لـ يحيى حقي هو جمع مؤلفاته الكاملة، فهو الذى يستحق ذلك أكثر من آخرين تجمع مؤلفاتهم الكاملة وهم على قيد الحياة، وبربما كانوا في أواسط العمر، وهذه مسألة غريبة، ولكنها أولى وأليق وأحق بأديب كبير مثل يـ حـ يـ حـ قـيـ، فتجمع أعماله كلها في مكان واحد خوفاً

---

عليها من التشتت والضياع بحيث تكون موجودة في المكتبات العامة  
والخاصة، وهذا خير احتفال نحيي به ذكرى صاحب القنديل الذي سيظل  
يضيئ حياتنا كمشعل استنارة دائم.

محمد عز الدين  
العام

---

## القنديل

"يا نجيب

أنت تحس معنا جميعا بفضل التحامك بأمتك مذ كنت، أن هذه  
الجازة هي كاشفة غير منشنة لقرار إجماعى من شعبك بأنك تستحق  
هذه الجائزة، ولذلك فعله لأول مرة فى تاريخنا أن تعم الفرحة كل قلب  
وفى كل بيت لأن أديبا من أبنائنا قد نال الاعتراف به على الساحة  
الدولية"

يحيى حتى



## سیداتی الأولى

هل أنا في حاجة إلى أن الفتك إلى حجم التواضع بين نجيب محفوظ صاحب نobel ، ويحيى حقى صاحب "فنديل أم هاشم" وكلاهما سليل بيئة شعبية ، أولهما ابن الجمالية والأخر ابن السيدة زينب ، ولم تزد Nobel محفوظ صاحبها إلا تواضعها ، ولم تزد الحياة الدبلوماسية التي عاشها حقى إلا رغبة فى العودة إلى الأصل الذى نبع منه وعاش فيه ، ولهذا يقول " طوال حياتي الدبلوماسية لم أتأثر بأى ظهر من مظاهرها .. إن الإحساس الشعبي هو الذى جعلنى دانما أحس بانسانى ، وإلا ما زدت عن كونى قردا لا يرى سموك ".

ورغم تقارب السن بين الأديبين الكبيرين (محفوظ ١٩١١ - حقى ١٩٠٥) إلا أن نجيب محفوظ لم ير يحيى حقى إلا استاذًا من أساتذته الذين خصهم بالتحية و الذكر ، باعتباره سابقًا له فى ميدان الأدب ومن مؤسسى القصة القصيرة ، وبذلك تصبح المسألة ليست فروق توقفت سبق بها يحيى حقى ، نجيب محفوظ بل هي فروق سبق أدبي وريادة إبداع ، ولذلك لم يكن مفاجئنا لى حين أدرت حواراً بين نجيب محفوظ بعد حصوله على Nobel وبين أكثر من ثلاثين شخصية معاصرة ، وسألته شيخ الصحفيين حافظ محمود - من خلالى - :

إذا طلب إليك بعد حفلات التكريم التى تقام لك عن جداره أن تقيم أنت حفلة تكريم لنجم فى مصر .. فمن يكون هذا النجم ولماذا ؟  
فأجاب نجيب: أقيمها ليحيى حقى ، لأنه من الفنانين العظام ومن مفاخننا القومية بلاشك ، واعتقد أنه لم ينزل حقه من التكريم، فيحيى حقى من تأثرت بهم، فهو من مؤسسى القصة القصيرة فى مصر، وهو مدرسة وأسلوب ويستحق التكريم.

وكما أن محفوظ معجب بأسلوب حقى باعتبار أن الكاتب هو

"الأسلوب" فقد كان حفي يبادله نفس الإعجاب الذي لمسه الشاعر فاروق شوشة في أول حضور له لندوة نجيب محفوظ في - كازينو أوبيرا - ١٩٥٩، للاتفاق على أول حوار مع نجيب محفوظ للبرنامج الثاني - البرنامج الثقافي الآن - يقول<sup>(١)</sup> "قبل أن أغادر الندوة كان يحيى حفي قد وصل وببيده عصاشه الشهيره، وانحنى نجيب في موده واعتزاز بالغين ليفسح له مكانا في صدر الندوة، ثم ليستمع إليه بكل جوارحه، ويصغي بكل الاحترام والاهتمام، ويحيى حفي يفيض في التعليق على الصفحات التي استوقفته من "الثلاثية" والشخصيات التي أحبها وتعاطف معها، والأسلوب الذي كتب به نجيب محفوظ ، ويضغط يحيى حفي على الكلمة ويؤكد لها "الأسلوب" ، ويردد نجيب محفوظ في تواضع أسر: نعم يا يحيى بك".

لذلك يرى يحيى حفي أن فن القصة الحديثة ما هو إلا أسلوب، ويؤكد ذلك في تقادمه لسيرته المنشورة في صدر قنديله "ولا أتحول عن اعتقادى بأن كل تطور أدبى هو فى المقام الأول تطور أسلوب". لهذا يؤكد يحيى حفي<sup>(٢)</sup> "أن دعوتى الأولى التى كرست لها حياتى هى حتمية اللفظ فى مكانه ، دقة التفكير ، فانا دعوت إلى أسلوب اسميه أسلوبا فنيا وليس أسلوبا أدبيا ، وليس ثرثرة" ، ولهذا يرجو أيضا فى جهاده فى الفن إلا يذكر جهاده فى القصة بل فى إيجاد أسلوب لها، وهو فى ذلك يقول "وانا أفضل وأحب أن ينسى عملى كقصصى ، ولكن لابد أن يذكر لى أننى خدمت اللغة العربية كثيرا، بمعنى أننى أخرجتها عن الميوعة والتشتت وعن المترادات ، واحترامها أشد الاحترام، وتقديرها يديها كانها سيدتى الأولى ، فهي صاحبة الفضل على".

لذلك يعلن يحيى حفي حزنه أشد الحزن إذا لم يلتقي أحد إلى دعوته للتجميد اللغوى، فى محاضرته "حاجتنا إلى أسلوب جديد" ، والتى سجلها فى كتابه "خطوات فى النقد" ، ويرشح روايته "صح النوم" كنموذج لهذا التجديد الذى أحدثه فى اللغة، ومن هنا يأتى اعترافه برائعته التى "قد تكون.. أحب أعمالى القصصية إلى نفسي لأنها تطبيق صارم للمبدأ الذى أنادى به فى ضرورة التزام الدقة والعمق فى أسلوب الكتابة".

<sup>(١)</sup> الأهرام ٢٠٠٠/١٢/٣١.

<sup>(٢)</sup> من حديثه إلى هالة كمال بمجلة صباح الغير ١٩٩١/٦/٢٠.

## الفن أم الأخلاق؟

ولكن التزام الدقة هل يعني أن يصور الأديب كل شيء - باسم الفن - بصرف النظر عن أخلاقيات المجتمع الذي يخاطبه، أو كما يقول يحيى حقي وهو يتحدث عن جهاده في الفن، عن "موضوع أن الفنان غير خاضع للأخلاقيات العامة" - مؤكدًا أن - هذا الكلام عيب" ، ويضيف أن "فليبير" صحي بكل هذا الناموس من أجل أن يصل إلى الصدق في أدبه. ولكن أنا أضحي بهذا مانة مرأة، ولا أضحي أبداً بأي مبدأ أخلاقي في سبيل الفن.

وفي قصتي "الشاعر بصير" أحكى عن شاعر يستعبر من يمامنة أو حمامنة ريشها ليكتب قصيدة ، فنزع منها كل ريشها ووقفت على الأرض جريحة بين يديه، وسألته : ماذا كتبت؟ فقال : قصيدة عن جمال الطير وهو يطير في السماء !!

فانظر هذا هو حال الفنان بالضبط ، إنه قد يدوس بقدمه بعض المعتقدات أو بعض القوانين الأخلاقية من أجل أن يصل إلى غرضه. وهذا ميدان يجب أن نحترس منه وأن نجد الحد الوسط بين حاجة الفنان إلى الصدق الكامل التام وبين حاجته أن يرفع دانماً الفضيلة والأخلاق.

أما نجيب محفوظ وإن اختلف في هذا الرأي مع يحيى حقي باعتبار أن للفن مقاييس الخاصة التي لا ينبغي إخضاعها للأخلاق، إلا أن نجيب محفوظ لا يترك الأمر هكذا على إطلاقه بل يضع له شروطاً من الفن نفسه باعتباره الفيصل والحكم فيما إذا كانت المسائل الأخلاقية موظفة لصالح العمل الفني أم مفحمة عليه، وهو في هذه القضية يقول<sup>(١)</sup>.  
يجب أن يقاس العمل الفني بالمقاييس الفنية وحدها، وليس بأي مقاييس أخرى أخلاقية كانت أو اجتماعية. فإذا ورد بالعمل الفني ما قد نشعر أنه خارج على الأخلاق فإن ذلك لا يكون إلا في الإطار الذي يفرضه الفن، والذي لا يدعو الإنسان إلى الانحراف في فكره إزاءها، لأنه في هذه الحالة إنما ينظر إلى العمل كأدب وليس كشيء آخر، ومع ذلك فقد اطلعنا على بعض أعمال الشباب وجدت فيها الجنس مفهوماً ولا يمثل إلا ابتزازاً وإثارة، وهذا يجب التنبه له وعدم تشجيعه".

(١) نصف الدنيا ٢٤ ديسمبر ٢٠٠٠.

## إنني لم أكذب

إذن أليس في عميد الرواية العربية نجيب محفوظ، وعميد القصة العربية يحيى حقي، قدوة لكتاب القصة والرواية في بحثهم عن الفن الجاد، لا الشهرة الرخيصة من أيسر الأبواب وأسرعها؟ إنها ليست نصيحة ولكنها مجرد وجهة نظر لمن أراد أن يقتدى بأدباءين كبيرين لعله يكون أحدهما، بالصبر والمثابرة والدأب والتجويد بحثاً عن الفن الجميل والإبداع المشوق لنفسه أولاً، لا بحثاً عن شيء آخر، "وطولة البال تبلغ المراد" كما يقولون.

أو كما يقول نجيب محفوظ<sup>(١)</sup> "يهيا لي أن الكاتب وهو يكتب إنما هو يكلم نفسه أى أنه يكتب لنفسه، ولا اعتقاد أن عليه أن يكتب للجماهير بشكل مباشر، وإن كانت الجماهير تحتل مكاناً ما في خلفية ذهنه، ولا يجب أن تكون في مركز الصدارة، وإلا كان ذلك على حساب أشياء أخرى كثيرة، إن الكاتب وهو يكتب يفكر فقط في العمل، وفي نفسه، وفي قارئ يشبهه، ثم عليه بعد ذلك أن ينتظر حظه".

ويطلب نجيب محفوظ من الأدباء<sup>(٢)</sup> "أن يؤمنوا بالعمل ويؤمنوا بالصبر وأن الطريق طويل، وفي حاجة إلى العمل وأن يحبوا عملهم أكثر مما يحبون نتائجه".

وبذاته يحيى حقي الأمر أيضاً بالنسبة لمن يضعون أعينهم على الجماهير طلباً للشهرة قبل أن يضعوا أعينهم على العمل نفسه، فيقول<sup>(٣)</sup> "المعروف أن هؤلاء الشباب يقعون في مشكلة يتعرض لها أي رجل يتعرض لأعمال فنية... كي ينشر هؤلاء لابد أن يشتهروا، ولكي يشتهروا لابد أن ينشروا.. كيف إذن تهرب من هذه الحلقة المفرغة؟ أقول لهم لا داعي للناس، لدينا الآن لحسن الحظ عدة مجالات ثقافية في العالم العربي مفتوحة الأبواب لهم، فعليهم أن يطرقوا كل باب مرة واثنتين وثلاثة".

هذه هي المثابرة والثقة في النفس والطموح.. وأنا مقدر حال الشباب ومقدر السعادة الهائلة جداً للشاب عندما ينهض من النوم ليجد جريدة بها قصته وبها اسمه.

(١) المصدر السابق.

(٢) من حديثه للمؤلف إلى جريدة "الشرق" القطرية ١٩٩١/١١/٢١.

(٣) صباح الخير - السابق.

لكن أقول له: لنقوتك هذه السعادة لا يهم.. وأسألك سؤالاً هاماً قبل أن تحتاج على وثنور: من أنت؟ وماذا في داخلك ، وهل درست نفسك؟ وهل درست مقدرتك على التعبير واهتمامك بالحياة واهتمامك الناس ومعرفتك وتجربتك بالعواطف؟ تأمل نفسك قليلاً وانظر إلى جوانب النقص فيك.. فمن أهم جوانب النقص فيك : أن تعرف لغة أجنبية.. تجلس على المقاهي تشكو وتضع قدما فوق قدم!

أمامك الآن ندوات أدبية كثيرة اذهب إليها.. وأقسم لك أنتى أتحسر لأن أمامي كل يوم ندوة يجب أن أذهب إليها ولا أستطيع - (موجهاً كلامه لكل شاب) تعلم كما تعلمنا وستجد نفسك تشق الطريق للإبداع".

ولم يكن يحيى حقي الأستاذ يوجه للأدباء الشبان مجرد نصائح يطلقها في الهواء عبر الأحاديث التي يدلّى بها، ولكنه كان يطبقها متى أتيحت له الفرصة لذلك.

على سبيل المثال عندما عين رئيساً لتحرير مجلة "المجلة" من أبريل ١٩٦٢ إلى ديسمبر ١٩٧٠ حاول المحافظة للمجلة على شعارها الذي اتخذته لنفسها "سجل الثقافة الرفيعة" ففتح صفحات المجلة لكل قلم يحقق هذا الشعار، مقدماً الآخرين على نفسه، ومن هنا تتضح فلسفة يحيى حقي كرئيس لتحرير، وهي درس عملى يقدمه لكل رئيس تحرير، فيقول في سيرته الذاتية "لم أتصور وظيفة رئيس التحرير على أن الدولة سلمته مجلة ليتبحج فيها على هواه، ويطلع على القراء كل عدد بمقال له أو عنه، بل إن واجبه يفرض عليه أن ينشر في المجلة أحسن ما يصله ومن بين ما يصله مقالته هو، فإذا وجد فيما يصله ما هو أفضل منها لم ينشرها !!".

ولم يكتف يحيى حقي بالاتصال بالمبدعين من خلال صفحات "المجلة"، بل اتصل بهم بشكل مباشر "فقد نجحت في تحويل مقر "المجلة" إلى ندوة متصلة لا تكاد تنقض، يشارك فيها عدد كبير من شباب الأدباء والباحثين احتضنت المجلة إنتاجهم، وكان لها شرف تقديم الكثيرين منهم إلى القراء لأول مرة".

ولم يكن يحيى حقي يرى فيما يفعله مجرد عطف من أستاذ على تلاميذه، بل هي رسالة يجب عليه أن يؤديها نحو من يعتبرهم أصدقاءه لا

تلاميذه ولذلك خطأ خطوة أبعد في قيامه برسالته حينما كان يكتب مقدمات يشجع بها المهوبيين ويدفعهم للتقدم خطوات للأمام وقد أسلم الرأية إليهم لاستكمال مسيرة الإبداع، أو كما عبر عن ذلك بقوله "ومما اعتبر به صداقائي العديدة بالأدباء الشبان وأحترافي بكتاباتهم على اختلاف مذاهبها، فالحنو على الجيل الصاعد ليس مسألة عاطفية في نظرى ، فالفنان الصادق هو الذي يشعر أن المعبد أو الهيكل الذي يعيش فيه يجب أن يستمر وأن يسلمه جيل إلى آخر. هناك بالطبع لذة الأب وهو يرى ابنه يتقدم ، ولكن اللذة الأساسية هي المتصلة بوجود الفن واستمراره.

لعل ذلك يفسر كثرة المقدمات التي كتبها لقصص الأدباء الشبان، وقد سمعت من يقول إننى جاملتهم، والواقع أننى لم أكذب فى أى مقدمة كتبتها بل قلت الحقيقة باسلوب رقيق، ولكنى أغضب حينما يوصف نقدي بأنه "دبلوماسي" لأن هذا معناه أنه نقد منافق، وأنا سعيد بتقديم عدد كبير من الأدباء الشبان".

ولعل الدور الذى قام به يحيى حقى هو نفسه الدور الذى قام به نجيب محفوظ من خلال ندواته الشهيرة التى يستمع خلالها إلى إيداعات المهوبيين فيشجعهم ويشيد بهم، وكم تذكر فضله الكثيرون الذين تلقوا منه كلمة تشجيع أعطتهم الثقة في أنفسهم والقدرة على الاستمرار ، وقد احتمل نجيب محفوظ ما احتمله يحيى حقى من اتهام بالمجاملة، ولكنها كانوا مقتنعين بأن المسألة ليست حنوا عاطفيا، بل هي رسالة يؤديانها لتوالى أجيال المبدعين حفاظا على وجود الفن واستمراره. ولذلك كان كلاما قدواه.

ولكن يحيى حقى يرى أن نجيب محفوظ هو القدوة التي يجب أن يقتدى بها الأدباء الشبان، مبررا ذلك بالمعرفة الشخصية والأدبية لصديقه في العمل والإبداع، فضلا عن التزامه بمبادئ لا يحيد عنها، فأجاب حينما سئل عما يقوله للشباب من الأدباء<sup>(\*)</sup>:

أنا سعيد كل السعادة أننى من معاصرى نجيب محفوظ، ومن حسن حظى أننا اجتمعنا في عمل، وضمنا مكتب واحد لمدة ثلاثة سنوات.

وأقول لكل شاب إنه ليس أمامك قدوة تقتدى بها أكثر من نجيب

<sup>(\*)</sup> السابق.

---

محفوظ.. فترك جانبه الإنساني وضحكته الحلوة، وإقباله على الشبان وم مقابلته لهم في المقاماتي، وفتح صدره وقلبه لهم.. ولترك أيضا أنه لم يخرج من فمه كلمة واحدة فيها إساءة لمن أساءوا إليه.

وقد حمدت الله على أن نجيب محفوظ وجد أخيراً من يقدره وفاز بجائزة نوبل.. وأقول إن اغتناط نجيب محفوظ بأنه أنتج هذا الإنتاج وعبر عن مجتمعه هذا التعبير، وأصبح قدوة لغيره يفوق بكثير فرحته بالجائزة.. نجيب محفوظ ليس فيه أي جانب مادي، بمعنى أننا لا نشعر بخفخة فيه، ولا نتصور نجيب ، وقد تمنى أن يكون لديه سيارة فارهة أو فيلا مطلة على النيل. أعلم أنه ليس لديه هذه المطامع.

نجيب محفوظ التصدق بالفن والتصدق بمجتمعه جيداً، فمنذ أن بدأ يكتب وهو يعبر عن الليبرالية ، حرية الرأي، حرية التعبير، الديمقراطية. لم يتخل عن هذا الخط في أي وقت من الأوقات، فهو ثابت ثبات الشمس.. وهو أيضاً من هذه الناحية قدوة، واختار أحسن المبادئ ، فهل يجد الشباب أمامهم أكثر من ذلك قدوة؟".

وكأن بيحيى حق يتحدث عن نفسه وهو يصف نجيب محفوظ بأنه ليست لديه مطامع مادية في الحياة ، ولكن طموحه كان فنياً مما جعله يتصدق بالفن، ويلتصدق بالمجتمع من أجل ذلك الفن الذي وهبه حياته وعمره لا من أجل نتائج الفن وثمراته بل من أجل الفن نفسه<sup>(\*)</sup> "فنتائج الأدب هي المجد والفلوس، والله إن جاءنا فأهلاً وسهلاً، وإن لم يأتوا فكنت سائتمـر، لأن الأدب حياة أساسية بالنسبة لي، ودخلت الحياة الأدبية لأنني أحبها ولم أكن أنتطلع إلى فلوس أو مجد".

"دخلت الأدب وأنا في نبتي أن أعمل لأخر نفس.

نجحت سائتمـر، فشلت سائتمـر. كنت مصرًا إلا يعوقني شيء .. الفن حياتي، لم أكن أضع غاية إن لم أصل إليها سيسبيبني اليأس وسأتوقف (...) كنت قد قدرت أن أسير في طريقى ولا شيء يوقفنى "حماسى لشغلى كان شيئاً ثابتاً".

ولا ينفصل حماس نجيب محفوظ لشغله. أي لفنه وأدبـه، عن حماسـه لمجتمعـه أي وطنـه، وهو ما أسمـاه بيـحيـي حقـي التـصادـقـ بالـفنـ والمـجـتمـعـ، وما يـرـتـبـطـ بهـماـ منـ عـنـاصـرـ الـحـبـ وـالـإـيمـانـ وـالـانـتمـاءـ، وهو

---

<sup>(\*)</sup> من حديث نجيب محفوظ إلى محمد شعير بأخبار الأدب ٢٠٠٠/١٢/٣.

---

يوضح ذلك حينما سأله في إحدى حواراتي الصحفية معه<sup>(١)</sup> "عن الداعم التي بنى عليها مسيرة حياته؟

### أحب الموت وأنظره

فأجاب نجيب محفوظ، صاحب رحلة العطاء العظيم: أقول بمنتهى الصراحة والأمانة، إنني اعتمدت في مسيرة حياتي على عناصر اعتقد أنها ضرورية لكل إنسان. أولها الانتماء، وهي كلمة بسيطة لكنها تعنى الكثير. تعنى الانتماء للأسرة والوطن. وتنسخ للإنسانية . وهذا يجعل الإنسان ينظر للحياة نظرة جديدة، وأنه مطالب بأعمال كالتي تطلب من رب الأسرة نحو أسرته وأولاده.

العنصر الآخر هو: الإيمان بالعمل

عنصر ثالث: هو حب العمل بدرجة أكبر من حب ثمراته، لأن الإنسان لو بحث عن الثمرة، فهناك أكثر من وسيلة وأسلوب يؤدي إلىها، وقد يضيع قيمتها.

أما حب العمل أكثر من الثمرة ، والإصرار عليه، يجعل منطلقه للأشياء أساسه الحب، فهذا على الأقل ينقى نفسه من انفعالات كثيرة تجعله ثانرا في عمله وحكمه وحكمته. لكن الحب يفتح الأبواب لتقدير ظروف الناس أصدقاء وأعداء، ويصبر للحقيقة ويسلم بها.

إن وفق الإنسان ، أى إنسان في ذلك درجات، ووصل لهذه المرحلة التي وصلت إليها من العمر، يجد نفسه أيضا كما أجذني، يحب الموت وينظره".

فهل هناك قدوة أجمل من نجيب محفوظ الذي<sup>(٢)</sup> يعترف "أنا أخذت من المتصوفين أخلاقهم لأعيش بها في الدنيا، ولذلك أقنع بما حصلت عليه حتى لوضاع كل شيء، لو انتهى الأدب، يكفيوني ما حصلت عليه من الأدب".

سلوك الأنثرياء أثار قرفي!  
ونزعة التصرف التي صبغت أخلاق نجيب محفوظ هي نفس النزعة التي اتسمت بها أخلاق يحيى حقى الذي رفض مبلغًا كبيرا

---

(١) "الشرق" السابقة.

(٢) "محاورات قبل نobel" لأحمد هاشم الشريف.

---

لتحويل "صح النوم" إلى فيلم لقناعته أن كتابه لا يصلح لتحويله إلى فيلم "لاحتواه على صراع الأفكار" مما دعا مدير إنتاج التليفزيون إلى أن يقول ليعيى حقى مندهشا : أول مرة أجد شخصا يرفض فلوسا تأتى إليه من السماء.

نفس الموقف اتخذه نجيب محفوظ مع اختلاف فى التفاصيل، فقد اعتذر لمصطفى أمين عن العرض المغرى الذى قدمه إليه لكتابه القصة القصيرة فى "أخبار اليوم" مقابل خمسة وعشرون جنيها، وهو ما يوازى مرتب نجيب محفوظ فى ثلاثة شهور، فى ذلك الوقت، ولكنه وجد أن رغبته فى كتابة القصة القصيرة قد انتهت، ولذلك لم يستطع أن يكتب لمجرد الحصول على المال، خاصة أنه لم يكن يحتاجا إليه، فضلا عن أنه اعتبر هذه الأموال أشبه بأموال الطفليين، ولم يلتقط نجيب محفوظ لعتاب أسرته الذى وصل إلى حد الغضب من رب الأسرة الذى يعتذر عن رزق ساقه الله إليه ليوسع على نفسه وأسرته.

إنها القناعة، إنه الرضى، إنها السعادة الحقيقية فى قهر سحر المال، متاع الدنيا، متاع الغرور، يقول نجيب محفوظ<sup>(١)</sup> "هو شيء ساحر ولكنه امتحان فى نفس الوقت، لأن العلاقة به تكشف عن أحسن ما فى الإنسان، وقد تكشف عن أسوأ ما فيه أيضا، وسياسة الإنسان مع المال هى التى تحدد موقفه فى الدنيا والآخرة".

ويشعر يعيى حقى بالسخط على مواقف الكثيرين من طبقة الأثرياء الجدد لما يتصفون به من سفة فاق كل حدود التصور، لذلك يرى أن<sup>(٢)</sup> "سلوك الأثرياء الجدد يفترض أن يثير الدهشة ، ولكنه أبدا لم يثير دهشتي ، لقد أثار ترقى"... يقيمون حفلات أعياد ميلاد أطفالهم ، ببطاقات فاخرة، وفي أحد التوادى الليلية ، وراقصة وبهلوان واراجوز ، وبتكلفة تكفى لإنشاء نصف مصنع، فى هذا الزمن الذى يحتاج فيه المجتمع لكل قرش.

ويحمد يعيى حقى ربه الكريم أنه لم يكن غنيا ليس خشية أن يكون كهؤلاء الأثرياء الجدد، ولكن لأن الله جباه كنز القناعة الذى لا يفني، ولذلك فإنه ذات ليلة راح يحلم بالثراء ليس من أجل الترف أو

---

(١) الشباب - مايو ١٩٨٩.

(٢) الإذاعة والتليفزيون ١٩٨٩/١/٢٨.

الرغبة في الانتماء لنادى الأغنية ، ولكن بالطبع لا يمكنه أن يكتشف .

ذلك هي فلسفة الثراء عند يحيى حقى، ثم لا يلبث أن يندم حتى على مجرد الحلم.

يقول في إحدى رسائله إلى صديقه الشاعر عبدالله السيد شرف "اعترف لك بأن المولى سبحانه أكرمنى كل الإكرام بقطع كل شهوة للترف، أمر على منات الفاتريناس فاحمد ربى لأنى في غنى عنها. وككل الموظفين كنت أعيش شهرا بشهر وفي أول الشهر اسعاف، فإذا لم أقتن العمارات لم تخل محفظتى من نقود، ولكن بلغت بي حماقى ذاتليلة أن دعوت المولى أن أكون مليونيرا لكي أستطيع أن أنقشف ، فقد كان النقشf عندى هو قمة الترف أو هو والترف توأمان لا يمكن أن يلحقهما الدمامه" (١٩٨٢/٨/٢٤).

ولعل مرجع هذه الروح العالمية من التصوف الذى يتمتع بها يحيى حقى تعود جذورها إلى طبيعة تكوينه وشخصيته التى ترجع إلى التربية فضلا عن الأجواء الروحية فى حى السيدة زينب التى نشأ فيها، وصولا إلى فترة عمله كمعاون نيابة بচعيد مصر حيث رأى البيوس فى أقصى صوره فهانت عليه كل صور الدنيا، بعد ذلك.

يقول في خطابه الأخير إلى صديقه الشاعر عبدالله السيد شرف والذى أملأه على فى ١٩٩١/١١/٥ بادنا إيه بعتاب رقيق لا يُحمل صديقه فيه وحده تبعة غيابه عنه بل يقسم العتاب بينه وبين صديقه فى لغة سامية صافية هي أشبه بلغة المتصوفين بالفعل:

يا أخي أنا زعلان جداً لأنك أنت أو أنا كفus ملح ذاب.  
فص ملح رشيدى رأيته فى يوم من الأيام هو الغذاء الوحيد لشبان  
مسيحيين فى أقصى الصعيد كانت الكنيسة قد فتحت لهم مصنعاً  
للسير أميك، وسمعتُ بذلك من القسيس الذى كان يشرف على هذا  
المصنع، وكنت أتمنى أن أتفق بهذا الفص مع غد آخر بأن أضعه على  
جرح قلبي الذى أصيب به منذ أن سمعت هذا الوصف المؤلم. لقد  
شاهدت فقراً وبؤساً فى قرى منفلوط ولكن ليس إلى هذا الحد، فالبصل  
وحده مأكولاً يعد مأدبة فاخرة لمن لا يأكل إلا الخبز والملح، وعنى فكرة  
أنا هذه الأيام لا أدرى لماذا أحب أن أضع ملحاً على كسرة الخبز المحننة  
بالزبدة التي أتناولها في الفطور".

---

هذه المشاعر الروحية العالية التي يشارك بها يحيى حقي الآخرين في سرائهم وضرائهم هي التي جعلته يعترف لصديقه عادل النادي في حديثه الأخير "للبرنامج الثقافي" ، قائلًا<sup>(١)</sup> في وقت من الأوقات كنت سأصبح من دراويش التصوف.. "هذه هي طبيعة التكوين والخلفة" .

### الأوغاد

إن روح التصوف هذه التي طبعت أخلاق الرجالين لها مفهوم خاص عندهما، غير هذا المفهوم الذي يدعو إلى التضحية بالحياة، أو كما يقول نجيب محفوظ<sup>(٢)</sup> أنا لست صوفيا - بالمعنى المطلق لكلمة صوفية ، كما أنتي لست رافضا للدنيا أو مهونا من شأنها ، لقد أحبت التصوف وأنا في عز قوئي .. "إنه الجانب الحياني الإيجابي للتصوف وليس الجانب الغامض السلبي" .. وقد ظل الرجلان رغم تقدمهما في السن يختلطان بالناس ويشجعان المواهب الجديدة، ولهمَا في الحياة رأى، ولهمَا منها موقف يخصه نجيب محفوظ في<sup>(٣)</sup> "فلسفة تتطلع لشىء فوق الحياة وتهمل الدنيا" .

نعم تهمل الدنيا بدنانتها وأنانيتها وصغرائرها إلى مثها وقيمها العليا، أو كما يقول محفوظ موضحا "عشان الإنسان يشتغل بالدنيا مش عشان يهملها" وانظر إلى نجيب محفوظ وهو في زهوة نobel لا ينسى أساندته: طه حسين والحكيم والعقاد، ويذكر أستاذه يحيى حقي رغم أنهما لم يلتقيا منذ فترة طويلة، ويخصه باستحقاقه لجائزة nobel، فيقول<sup>(٤)</sup> "أنا أنظر لمصر وجدت واحدا من الجيل السابق لي ومن الذين أثروا في وتعلمت في مدرستهم، واحدا من منشنى القصة القصيرة في مصر ومن أحسن من كتبوا فيها، وله تميز واضح في الأسلوب ، ومدرسة فيه، وكاتب على مستوى رفيع ... "هناك قنديل أم هاشم ، والبوسطجي وهي رواية جميلة جدا،.. "إنهما تتميزان بأسلوب في غاية الجمال، وكذلك موضوعا عالقصتين ، والرؤى السياسية فيهما إنسانية تستحق الاعتبار" .

<sup>(١)</sup> نشر بمجلة الإذاعة والتليفزيون ٢٠٠١/٢/٣.

<sup>(٢)</sup> نصف الدنيا ٢٠٠١/٤.

<sup>(٣)</sup> محاورات قبل nobel .. السابق.

<sup>(٤)</sup> المصور ٢١ أكتوبر ١٩٨٨.

وانظر أيضا إلى يحيى حقي وهو ينفي عن نفسه هذا الاستحقاق، مؤكدا أن نجيب وحده هو المستحق، معلنا ذلك على رفوس الأشهاد بين جمهور معرض القاهرة الدولى للكتاب، فيقول :

للم يدر بخلدى قط أتنى استحق جائزة نوبيل، وذلك لأننى أكتب فى مجالات متفرقة ، كما أن أعمالى من الصعب ترجمتها، وأؤكد أن نجيب محفوظ قمة من القمم التى جاءت فى عصر فتح فيه سجل الرواية التى اتسمت بالنضج، كما أن نجيب دارس للرواية وليس كاتبا لها فقط، ويستحق أكثر من جائزة نوبيل".

ورغم تذكير أحد النقاد الأدباء لنجيب محفوظ أن يحيى حقي كان نادرا له، إلا أن ذلك لم يؤثر فى رأيه فى صديقه واستحقاقه لنوبيل، وكان يحيى حقي قد أثبت نقده لأعمال نجيب محفوظ فى كتابه "عطر الأحباب"، مقدما نجيب محفوظا بقوله "إن أعماله معروفة للقراء، وهو فوق ذلك صديق عزيز منا علينا ، فما أسهل الكلام حين يمتزج التقدير والاحترام بالإعزاز والحب المنبعث من صميم القلب".

ثم يبدأ يحيى حقي بنقد الثلاثية فيصفها بالازدواجية الخاصة بتكرار أفعال بعض الشخصيات "والسؤال هو: هل تمت صورة عبد الجواد بمجرد تقديم المغامرة الأولى؟ وهل هذا التمام يكفى القارئ أن يتوقع أو يتصور - دون أن يحكى له "تجيب" - أن هذا الرجل لا يستغرب من طبعه أن ينتقل من عالمة - إلى أخرى؟"

يتذكر نفس الأمر بالنسبة "لياسين" في الثلاثية، يقول حقي "ولابد للنظرية السطحية أن توجه "عين الأسئلة التي وجهتها إزاء ازدواجية الأب: عن شبع القارئ وتمام الوصف وتوقع حدث فيما بعد دون أن يروى لنا".

ويستدرك يحيى حقي على هذا النقد مؤكدا وكاشفا عن عمق واتساع ثقافة نجيب محفوظ كما عرفه من قريب كصديق كان مدير مكتبه كأول وأخر رئيس لمصلحة الفنون، فيعترف ليس بيننا أديب يعرف أصول فنه مثل نجيب، من أجل هذا الفن وحده دخل كلية الآداب ودرس الفلسفة وعلم الجمال، واطلع باطلاع الفاهم الفاحص الوعي على درر الأدب العالمي، بل دخل معهد الموسيقى الشرقية وأجلس القانون على ركبتيه ولبس "الكريستان" فى سبابته ، وأشهد أنه لم أحدثه فى

---

مشكلة فنية إلا هداني إلى الصواب وإلى المراجع، وتتبع لى المسألة من جذور ألم أنها، وأجل صفة فيه أن عمله أكثر بكثير جداً من كلامه ، ولو كتب كما يتكلّم لكان أيضاً إماماً لا يبارى في الأدب الفكاهي ، ولو شاء أن يضع على الورق ما يقوله شفافها لأصدقائه وجلساته في ندواته لكان إمام هذا الجيل في النقد أيضاً - ولعلك قرأت تحليله البارع وتفسيره الذكي لمسرحية "العبة النهاية".

لهذا يرى يحيى حقى أن عين المؤلف - في الثلاثية - عين جاسوس يتبع أبطاله خطوة خطوة، تلاحقهم أينما ذهبوا.. "يرسم لوحة عريضة جداً، لا يعرف الأدب العربي كلّه عملاً يماثلها في الاتساع.

خمس وخمسون شخصية على الأقل تمر أمامك في طابور استعراض - ثم تنقسم وتنتداخل والأيدي متまさكة حتى خيل إليك أنها يد واحدة. وتشكيلات عديدة لا تنفك تتبدل وهي تنمو، كأنك تطل من خلال ميكروسكوب على تهاويل حركة لكتنات حية دقيقة لا ينقطع اضطرابها. فإذا دخلنا الإزدواجية ضمن هذا الإطار وأخذناها لأحكام حبك النسج على منوال التأمل والصبر، والبناء المعماري، ومسيرة الزمن طولاً خطوة خطوة، وجدت أنها تقوم بدور لا غنى عنها لا تزان العمل الفني ونطق ملامحه الصادقة".

ورغم النقد ثم العودة عنه لأسباب رأها يحيى حقى لها دلالات ومعانٍ، فإنه يعود حين ينقد "اللص والكلاب" ليقول إنها "أول قصة في نظرى يكتبها نجيب محفوظ بنبض ديناميكى جعلنا نغفر له إيهابه القديم". ويلاحظ يحيى حقى في "المرايا" بشيء من الدهشة أن الذين يتحطمون هم الشرفاء، أما الذين يصعدون من أسفل الأسفل إلى القمة فهم الأوغراد، مما دفع يحيى حقى إلى أن يقول لنجيب محفوظ: قد هالنى عدد الأوغراد في "المرايا". أصارحك بأننى أحسست بشيء من الانزعاج وكدت أمتحن نفسي لأنني هل تلوثت أنا أيضاً وجرفنى التيار".

ويعلل يحيى حقى بهذه التعطش للاستقامة السياسية - الحال "تجيب" على تقديم صور عديدة من الانهيار الخلقي وفضحها. ويصل يحيى حقى إلى نتيجة تستطيع أن تقول أن نجيب أشد كتابنا عشقًا للحياة وعذاباً بالناس في وقت واحد. وقد أكد نجيب لمحفوظ أن مقالات يحيى حقى تشهد بثقافته

---

الواسعة ونظراته النافذة ، فضلا عن ذلك الأسلوب الفريد في وضوحي ودقة وجماله".

لهذا حينما سأله الناقد الأدبي سامي خشب، نجيب محفوظ عقب حصوله على جائزة نobel (أهرام ١٥/١٠/١٩٨٨):

\* ومن ترشح من كتابنا لجائزة Nobel؟

- أجاب: أرشح يحيى حقي.

\* وما رأيك في نقدك لك؟

- إنه صديق عزيز، إنه من الصداقات الجميلة التي أعز بها.

\* ونقدك لك ما رأيك فيه؟

- أنا أعز بيحبي حقى سواء كان معى أو ضدى.

لقد تعارف الرجالان معرفة إنسانية فوق معرفة الأدب التي جمعت بينهما، كما جمعتها وظيفة واحدة، كان يحيى حقي فيها الرئيس وكان نجيب محفوظ المرءوس، فكيف رأى الرئيس مرسوس؟

"ليس في نجيب ذرة واحدة من طبائع الموظفين ، ليس في حياته كلها سعي وراء درجة أو علواً أو افتتان ببريق السلطة أو أبهة المنصب ، ولا تستغرب إذا قلت لك إنه - مع ذلك - موظف مثالى ، لم يحدث له أن تأخر عن الوصول إلى مكتبه دقيقة واحدة بعد دقة الساعة معلنة الثامنة صباحاً ، كان هذا دأبه حتى وهو يشغل المنصب الرفيع كمدير عام لمؤسسة دعم السينما . إنه يفعل ذلك لأنّه حريص على أداء واجبه وأن يكون قدوة لغيره - بل - وهذه هي الحقيقة - إنه يبعد عن نفسه وجع الدماغ ليفرغ إلى فنه .

وكنت أغتاظ منه أشد الغيظ وأنا في مصلحة الفنون ، حين كان يقف إذا وقفت ولا يجلس إلا إذا جلست فأقول له معايبا: متى تقض هذه السيرة وهذا الترمت وتعاملنى معاملة الأصدقاء؟ لم أفلح في زحزحته عن مسلكه ولو قيد أنملا . وظل هذا دأبه معى حتى في ندواته الخاصة في سطح مقهى الأوبرا - ما أكاد أصل حتى يقف ويترك لى مقعده ويتخلّى لى عن الحديث . ولم أدفع مرة ثمن المشروب من جيبي . كنت أتمنى أن يهفو هفوة واحدة لأحسن أن الكلفة بيننا قد سقطت وبخاصة وهو يرانى أفضى إليه بكل أسرارى ، وإذا جلست معه هششت له وتركت

---

نفسي على سجيتها وقلت ما قلت غير محتمم".

### الويل للمجتهد

ولم يكن الوفاء والسلوك المتحضر وأخلاقيات المتصوفين هي فقط ما جمع بين الصديقين الأديبين، ولكن حبهما للعلم والعلماء هو قاسم مشترك بينهما، جعلهما يتمنيان لمصر الفوز في مجال العلم ، فهذا يحيى حقى يردد مع شاعر النيل حافظ إبراهيم ، هذا البيت الحسابي العجيب من الشعر :

أرونى نصف مكتشف

أرونى ربع مخترع

ما جعل المازنى يقول للشاعر ساخرا "يا رجال" لو سايرناك فى فتح باب الشعر وبطن القصيدة لعلم الحساب والأعداد والكسور العشرية والاعتىادية لما وقع علينا لوم أن كتبنا بيتك هكذا:

أرونى <sup>١</sup>، مكتشف

أرونى <sup>١</sup>، مخترع

وكان نجيب محفوظ أيضا شديد الثقة بأن <sup>(٤)</sup> "العلم هو قائد العصر وهو أملنا الأول في التطور والتقدم نحو الحضارة والمعاصرة، وليس من شك أنه يرمي أن نفوز بجائزة نوبل في العلوم سيكون ذلك يوما تاريخيا ، وإذا كان الأدب قد أدخلنا إلى العالمية من باب ذهبي فإن العلم يدخلنا إليها من باب ماسى، وأنت تعرف أن الجائزة الأدبية تتضارب فيها الأقوال، إنما العلم حاسم لا تضارب فيه، فلان اكتشف كذا، مفيش كلام، فلان اخترع كذا، لاشك فيه، فهذا من أمنيات الحياة".

وقد تحققت أمنية نجيب محفوظ بحصول العالم المصرى د. أحمد زويل على جائزة نوبل العلمية، وإن لم يدرك ذلك يحيى حقى فى حياته.

---

<sup>(٤)</sup> من حديث أجريته بين نجيب محفوظ و٣٧ شخصية فى عيد ميلاده الـ ٧٧ ، ولم ينشر بعد.

ويأسف نجيب محفوظ لأن التفوق العلمي لأبناء مصر لا يبرز إلا في الخارج وهو ما حدث مع د. زويل ، فيقول<sup>(١)</sup> "الاحظ أن من يفتح فمه باى فكرة علمية تنهى عليه العصى من كل اتجاه.. فما الحكاية؟ يؤمنني أن أقول إننى أشعر أحياناً كأن هناك عداوة كامنة نحو التفوق فيما، فنحن نريد أن تكون متساوين في البلاد، أما أن ينبع منا واحد أو يتغىق فهذا غير مقبول لأنه سيكشف عيوبنا. لذلك أصبح كل إنسان يشعر بموهبة - وخصوصاً في العلم - يفر هارباً إلى الخارج حيث يتائق".

"لا يمكن أن نجد شعباً يحطم بعضه البعض مثلك . وفي الماضي كان غليوم" يقول "الويل للمغلوب" ، ونحن نقول "الويل للمجتهد" . "لقد كنت أنا دادى دائمًا بأننا يجب عند وضع الميزانية العامة للدولة أن نعطي أولًا للبحث العلمي ما يكفيه ثم نوزع المتبقى على باقى الجهات في الدولة إذا كنا جادين حقيقة في أن نتقدم ونرتقي".

### ليلة كوبرى قصر النيل

ولا تخلو المقارنة بين التلميذ وأستاذه من مفارقات طريفة في الشابه بينهما من خلال موقفهما من العرافين والمنجمين ، فقد ذهب نجيب محفوظ<sup>(٢)</sup> "الشباب أحياناً تمر به لحظات غريبة فقد كنت ساخطاً على حياتي بشدة ، ولا أعرف لماذا ، وكان لي صديق يشاركتني هذا الشعور وهو الذي كان يفكر في الانتحار بطريقة جدية ، فلما وجدني متفقاً معه في الموقف قال لي : ماتيجى ننتحر ! فقلت له : ماشى بس إزاى؟

قال لي : تعالى نروح على كوبرى قصر النيل ونرمى روحنا ونخلص من الحياة (وحاجة زي كده).

الغريبة رحنا كوبرى قصر النيل ، وهو الذي عدل عن رأيه لما شاف الميه ، وكان الجو برد ، وشعر إن الميه هاتكون سقعة ، وقال لي : بلاش النهاردة ، بكرة نيجى هنا وننتحر . وأجلنا الفكرة... "في الحقيقة كنت

(١) الشباب - السابق.

(٢) الشرق الأوسط ١٠/١٧/١٩٩٤.

---

متضايقاً جداً ولا أعرف كيف أعبر لك عن مشاعرى في تلك اللحظات..  
الشباب أحياناً تمر عليهم لحظات تردد وعدم رضى:

و قبل أن نذهب مع نجيب محفوظ إلى المنجم عليه يصله بالأمل و يبعده عن اليأس، علينا أن نحاول أولاً التعرف على أسباب هذا السخط الذي أوصله للتفكير في الانتحار. وهو كما لاحظنا ليس سخطاً فردياً يخص نجيب محفوظ وحده بل يخص جيله الذي ظهر منه صديقه قريباً منه في هذه الصورة القاتمة، والدليل على أن الأزمة كانت أزمة جيل هي ما أكدته نجيب محفوظ نفسه في حوارات الأديب محمد سلماوي معه حين حدد هذه المرحلة بفترة الأربعينيات حيث كان يجتمع وأصدقائه الحرافيش. على شاطئ النيل بالجيزة في المنطقة الواقعة أمام منزل الرئيس السادس<sup>(١)</sup> وكانت تلك منطقة مهجورة آنذاك، وكنا نجلس في حلقة على الأعشاب الخضراء وأمامنا النيل لكننا سميّنا هذا المكان الدائرة المشنومة لأننا لم نتحدث فيها إلا عن احباطاتنا في الحياة في ذلك الوقت، فقد كان الوضع السياسي مؤلماً في أجواء ما قبل الثورة، حيث الفساد والرشوة والتخبط جانباً على صدورنا، وكنا نحن مجموعة شباب يحاولون شق طريقهم في دنيا الأدب والثقافة لكن أحداً لم يكن يشعر بنا، وكان ذلك يصيّبنا بالإحباط على المستوى الشخصي.

وقد أدى هذا الإحباط إلى التفكير في الانتحار ومحاولة الإقدام عليه كما كاد أن يفعل نجيب محفوظ وصديقه، فماذا حدث بعد ذلك؟ يقول نجيب محفوظ<sup>(٢)</sup> في تلك الليلة وأقدر أقول عليها "ليلة كوبيري قصر النيل" ، رأى الأستاذ أنيم منصور بالصدفة وعرف بالحكاية وكان أصغر سناً منا فقال : ليه الانتحار سبّيك منه، إيه رأيكم أخدكم عند واحد اسمه "فردى" ، وفردى ده بيقرأ طالع الإنسان، ويقدر يقولكم إيه اللي هايحصل لكم في المستقبل.

وبالفعل رحنا عند رجل مشهور اسمه فردى. وكان يقيم في شارع "فؤاد باشا" في القاهرة، ويؤكد نجيب محفوظ قبل أن يخبرنا بكلام فردى له "أنا عقلاني جداً... هو على كل حال قال لي : أنا شايف حياتك

---

(١) أهرام ٢/١٢٠٠١.

(٢) الشرق السابق.

ورق وأقلام وأنه سيكون لك مستقبل كبير قوى وإن كان من ناحية الرزق ستكون مستورة مانطعمش في أكثر من كده" ويعلق نجيب محفوظ على تفسير قدرة الرجل على التنبؤ بـ<sup>(١)</sup> "عنه فراسة شديدة" وأن الكلام الذي أخبره به "كلام وإن كان ينطبق على أي موظف مصرى، فهو ينطبق أيضاً علىـ، فحياتي كلها ورق ، ومن ذوى الدخل المحدود.

وكانت طريقة "فردى" في التنبؤ تقوم على النظر إلى كرة كبيرة من الزجاج يضعها بينه وبين من أتاه، ثم يقول له متحدثاً على لسانه بما سوف يحدث له في المستقبل نظير عشرين قرشاً، ولكن المنجم - حسب رواية أنيس منصور الشاهد الثالث لهذه الواقعة ، لم يلتقط إلا إلى ذلك الشاب الذي سوف يكون أديباً عظيماً، وقال له "أنت يا ساذج تريد أن ترتكب جريمة وتنقتل نفسك .. أنت ستكون أعظم كاتب في هذا البلد... خذ فلوسك وافترج من هنا".

### المنجمون في وزارة الخارجية

أما يحيى حقى فليست له حكاية واحدة مع المنجمين لذلك روى هو بنفسه "تجاربى مع التجيم والمنجمين" في كتابه "من باب العشم"، وكانت الزيارة بخمسين قرشاً هذه المرة لا عشرين كما حدث مع نجيب محفوظ، يقول يحيى حقى "حتى أكثر من صديق متعلم متقد أن أقصد الشيخ ع.. لأنه يقرأ المستقبل كأنه مكتوب أمامه بخط ثلاث ورووا لي عنه قصصاً تشبه المعجزات .. لم تكن في حياتي مشكلة ، وكنت واثقاً أن المستقبل سر علمه عند الله سبحانه وحده" ولكن كان بي شوق لأن أرى الشيخ ع.. نفسه ، ولو كلفتني رؤيته خمسين قرشاً! "جلس مكوراً، في يد ورقة وفي يد قلم ، وسألنى وهو محنى الرأس عن اسمى واسم أمى وتاريخ ميلادى، ثم رفع لى عينين متعبيتين. يندلق عليهما الملل والضيق، كأنه يقول لي : حتى أنت أيضاً! "الظاهر أن هناك رجلاً يحمل اسمى ، ولد يوم مولدى، وإن شارك أمه أمى في الاسم ، لأن شيخ ع.. - وهو لابد صادق - قال لى كلاماً لا علاقة له من قريب أو بعيد بشخصى.. ومع ذلك خرجت وأنا سعيد، رغم أننى كعut خمسين قرشاً لأننى رأيت في النهاية الشيخ ع..".

<sup>(١)</sup> من حوار د. عادل ناشد مع نجيب محفوظ في صباح الخير ١٩٨٦/١٢/١١.

---

وبلغ الأمر بهؤلاء المنجمين أن وصلوا إلى وزارة الخارجية ذات يوم ضج الديوان كله بخبر معجزة مدهشة ، رجل له قدرة خارقة كأنما سخر الجن الأحمر لخدمته، ما عليك إلا أن تكتب سؤالك في ورقة صغيرة وتطويها أربعة أرباع، وتضعها في يده، فتظل قابضة عليها وهو "يتمتم" لا يفتح فيها ولو أصبع" ، وبعد قليل يعيدها إليك ، فإذا بك نجد تحت السؤال جوابه مكتوبا بخط واضح، والغريب أنه وجد بين موظفـي هذا الـديوان الشـيك من صدقـه، وتكـفل بالـدعـاية لـه، والإـلاحـاح عـلـى بـقـيـة المـوـظـفـين بـأـن يـنـهـزـوا الفـرـصـة النـادـرـة التـى هـبـطـت عـلـى عـلـيـهـم مـن السـمـاء ليـعـرـفـوا مـا يـرـيدـون مـعـرـفـته.

وقد رفضت أن أقبل هذا الرجل، واستخسرت أن أدفع له "فيزيـته" وهـى خـمـسـون قـرـشاـ، ولـكـ مدـيرـ الدـعـاـيـةـ جاءـانـىـ بـهـ ذاتـ صـبـاحـ وأـدـخـلـهـ إـلـىـ مـكـتبـىـ بلاـ استـذـانـ، إـنـهـ رـجـلـ يـتـعـمـدـ الشـيـاـكـهـ، عـمـتـهـ نـوـنـوـ مـقـلـوـظـةـ ، ، شـالـهـاـ مـزـهـرـ وـمـشـرـشـرـ، وـطـيـلـسـانـ جـوـخـ مـهـفـهـ ، وـحـذـاءـ اـجـلاـسيـهـ لـمـ يـتـأـكـلـ طـرـفـ كـعـبـ حـذـانـىـ ، إـنـهـ يـرـكـبـ السـيـارـاتـ وـأـنـاـ اـطـخـ المـشـاـيـرـ سـيـراـ علىـ الـأـقـدـامـ " وـكـتـبـتـ عـلـىـ وـرـقـةـ صـغـيـرـةـ سـوـاـلـاـ عـنـ هـمـ كـانـ يـشـغـلـيـ حـقاـ" وـبـعـدـ قـلـيلـ مـدـ إـلـىـ الـورـقـةـ ، مـطـبـقـةـ كـمـاـ هـىـ ، فـلـمـ فـتـحـتـهاـ وـجـدـتـ تـحـتـ السـؤـالـ جـوـابـاـ لـاـ طـلـعـ وـلـاـ نـزـلـ ، مـكـتـوبـاـ بـالـقـلـمـ الرـصـاصـ ، بـخـطـ يـضـغـطـ بـكـلـمـةـ وـلـاـ يـضـغـطـ بـأـخـرـىـ ، لـمـاـ قـلـمـ الرـصـاصـ؟ـ لـأـنـ الجنـ الأـحـمـرـ لـاـ يـأـمـنـونـ لـلـبـارـكـرـ فـهـوـ رـجـسـ منـ عـمـلـ إـنـسـانـ كـافـرـ ، وـهـمـ بـطـبـيـعـةـ الـحـالـ مـسـلـمـونـ وـإـلـاـ لـمـاـ جـعـلـوـاـ نـفـسـهـمـ خـدـمـاـ وـحـشـمـاـ لـشـيـخـ مـسـلـمـ مـعـمـمـ ، لـاشـكـ لـوـ أـنـنـىـ فـتـشـتـهـ لـوـجـدـتـ فـيـ جـيـبـهـ عـقـبـ قـلـمـ رـصـاصـ يـسـتـطـيـعـ أـنـ يـتـنـاـولـهـ بـالـإـبـهـامـ وـالـسـبـابـةـ وـيـخـفـيـهـ بـيـنـهـمـاـ..ـ تـصـورـ!ـ مـسـتـقـبـلـ كـرـامـةـ إـنـسـانـ يـتـوـقـفـ ، عـلـىـ بـرـىـ قـلـمـ!

لا تتعجب إن دان له موظفو وزارة الخارجية الذين يزعمون أنهم زبدة المجتمع والثقافة، فإنهم أشد انجدابا إلى المنجم إذا كان جاهلا، فالعلم عندهم يفسد الرؤية الباطنية ، حتى ولو كان هذا المنجم امرأة فروية ساذجة" وفقتُ عند ظاهرة اشتداد ثقة المتفق بالمنجم إذا كان أمياً جاهلا، وعللتها بأنها انعكاس لاعتقاد عامة الشعب بأن الأبله "أبورباله" أو المجنوب روح صافية بريئه قد انكشف عنها الغطاء. لم يلوثها شيء من دنس الأرض..

وخير مثل لهذه الظاهرة جاءنى على يد زميل كان يعلم معى فى وزارة الخارجية "جاءنى ذات صباح وهو يكاد يطير من الفرح . انه عثر على معجزة، وأنه يحبنى كل الحب لم يرض أن يستأثر بها وحده، لابد ان يشركنى فى الانتفاع ببركاتها، إنها امرأة قروية انكشف عنها الغطاء ، فهى تعرف سرك وتجيب على الأسئلة التى تشغلى ضميرك دون ان تحدثها أنت بكلمة واحدة "فإذا كان بعض المنجمين الشيك يدخلون وزارة الخارجية فليس من المعقول أن نرضى بدخول هذه القروية ، المنجمون كبقية الناس - مقامات ، لو لم أذهب معه لأحزنته ، إرضاء له وتماديًا فى هذا الهوس الذى يجعلنى أدور على المنجمين لأنطلع إلى وجوههم وأرى نصبهم "وجاءت اللحظة المرتقبة، قدم لي امرأة قروية نصف فلاحة ونصف غجرية ، تسحب وراءها أينما مضت، بنتا يافعة لها "تحمل فى خرقه قذرة طفل مبربرا لا ينقطع صياحه..

سلمت على القروية فلم ترد على، سارع الصديق يقول إنها صماء لو ضرب مدفع بجوارها لما اهتزت ، وقد زاد صممها من دهشته لمعجزتها "وتطوع صديقى بارشادى، لا وصول إلى هذه القروية المعجزة إلا عن طريق ابنتها، ينبغي أن أنتهى بالبنت ناحية فلادثها عما فى ضميرى ثم أتركها فى ركن قصى وأعود إلى أمها حيث هي فإذا بها تخبرنى بجواب كل أسئلتها "لست أدرى كيف تأتى لي أن أشغل عن الأم برهة خاطفة، فإذا أذننى تلقط من بين شتائم البنت لطفلها كلمة "نقل" وكلمة "درجة" .. ووضحت لى اللعبة التى أدهشت صديقى ، إن القروية كاذبة فى إدعاء الصمم، إنها تسمع دبيب النمل، والطفل جزء هام فى المسرحية ، لابد أن تضربه ، وأن تشنمه أمه، فيتسنى لها أن تدس بين أفاظها كلمات تكشف الطريق لأمها النصابة".

ماقصد من هذا الاقتباس المطول لتجربة يحيى حقى مع التجيم والمنجمين ، أقول كما يقول هو بنفسه: لتعليم الفاندة على عموم القراء "وقدى نفعهم لا تسليتهم وحدها، فرجانى من كل واحد منهم أن يشطب بالقلم الأحمر على كل فكرة تراوده بالالجوء إلى منجم، وأن لا يصدق أى خبر عنهم.. أريد أن أصونه من التعرى أمامهم لينصرف إلى تببير شنون دنياه بعلم دنياه وإرادته، لا بعلم أو إرادة الجن من أحمر وأزرق.. ينبغي أن يؤمن بـان الغيب لا يعلمه إلا الله سبحانه" وإذا حدث

وطابت نبوءة أحدهم واقعاً فليس ذلك إلا من قبيل المصادفات كما يقولون "كذب المنجمون ولو صدقاً" - بالفاء لا بالقاف كما هو شائع.  
ولعل التأمذن نجيب وأستاذه حتى خير مثل على تدبير شئون دنياهם بعلم دنياهم وإرادتهم، فقد كان نجيب محفوظ موظفاً صباحاً لتدبير لقمة العيش له ولأسرته، وبعد الظهر يتفرغ للابداع ، يذكر يحيى حتى أيامه معه في "عطر الأحباب":

منذ اليوم الذي قصد فيه أن يكون مؤلفاً روائياً أخلص وجهه للفن، تاركاً كل مطلب آخر ذِيلَ أذنه ووراء ظهره، إنما جعل همه الأوحد أن يجمع في يده كل الوسائل التي تعينه على الإجاده . من أجل فنه دخل كلية الآداب ودرس الموسيقى. من أجل فنه ألزم نفسه أن يلم إماماً كاملاً مستنداً إلى دراسة شاملة مستفيضة للإنتاج الأوروبي سواء في الفلسفة أو الأدب والنقد، واستغل موظفاً في الحكومة ، ففزع بكل منصب - ولو ضئيلاً - شغله".

### الموهوب الكسول

وما دمنا قد تحدثنا عن النبوءات ، فإن أصدقها تلك النبوءات المستمدّة من واقع العمل نفسه، لا من تخمينات المجهول وادعاء الغيب، فقد كانت بوأكير اتجاه نجيب محفوظ ويحيى حتى، إلى الأدب مبشرة بأديبين عظيمين ، وقد التفت إلى عظيم موهبتهمَا ، سيد قطب الناقد الأدبي، قبل أن يتحول إلى مفكر ديني، وكتب مشيداً بهما في مجلة "الرسالة".

في عدد الرسالة ٥٨٧ أكتوبر ١٩٤٤ قدم سيد قطب نجيب محفوظ "المؤلف الشاب" إلى الحياة الأدبية بفرح شديد وهو يحتفي بقصة "كافح طيبة" .

"أحاول أن أحفظ في الثناء على هذه القصة فتغلبني حماسة قاهرة لها وفرح جارف بها" .

"اليوم ألتفت فاجد بين يدي القصة والملحمة ، كلتاهما في عمل فني واحد في "كافح طيبة" ، فهي قصة بنسقها وحوادثها، وهي ملحمة - وإن لم تكن شعراً ولا أسطورة - بما تفيضه من وجدانات ومشاعر لا يفيضها في الشعر إلا الملحمه".

---

"إن العمل الفنى هو الذى لا يمكن تلخيصه ، وقيمة فى هذه القصة لا تقل عن قيمتها القومية وهذا هو المهم" قصة "كافح طيبة" هي قصة الوطنية المصرية ، وقصة النفس المصرية تتبع من صميم قلب مصرى يدرك بالفطرة حقيقة عواطف المصريين".

"لو كان لى من الأمر شيء لجعلت هذه القصة فى يد كل فتى وفتاه ولطبعتها ووزعتها على كل بيت بالمجان ، ولاقت لصاحبها - الذى لا أعرفه - حلقة من حفلات التكريم التى لا عدد لها فى مصر للمستحقين وغير المستحقين".

ولا يكتفى سيد قطب برغبته فى إقامة احتفال لنجيب محفوظ - الذى لا يعرفه - بل "المرجو فى اعتقادى أن يكون فصاصل مصر فى القصة الطويلة".

وحين تظهر "خان الخليلى" يعقد سيد قطب مقارنة بينها وبين "عودة الروح" لـ توفيق الحكيم، ويجعل التميز لنجيب محفوظ رغم أن الحكيم كان سباقاً بقصته إلى تصوير<sup>(١)</sup> "حياة أسرة وتجعل حياة المجتمع فى فترة الحرب اضطرراً لتصوره".

"ولكن - يضيف سيد قطب - من الحق أيضاً أن أقرر أن الملامح المصرية الخالصة فى "خان الخليلى" أوضح وأقوى . ففي عونه الروح ظلال فرنسية شتى. وألمع ما فى عودة الروح هو الالتماعات الواقعية ، أما "خان الخليلى" فأفضل ما فيها هو الحياة، وواقعية العرض، ودقة التحليل. وقد نجت "خان الخليلى" من الاستطرادات الطويلة فى "عودة الروح" فكل نقط الدائرة فيها مشدودة برباط وثيق إلى محورها. وكل رجاني ألا تكون هذه الكلمات مثيرة لغزور المؤلف الشاب".

ويؤكد سيد قطب خصوصية أدب نجيب محفوظ وسماته العالمية قائلاً إن رواياته "تسجل خطوة حاسمة في طريقنا إلى أدب قومى واضح السمات تستطيع أن تقدمه مع قوميته الخاصة على المانحة العالمية، فلا يفقد طابعه في الوقت الذي يؤدي فيه رسالته الإنسانية"<sup>(٢)</sup> "وعند ظهور كتاب يحيى حتى الأول، وهو "فنديل أم هاشم" الذى صدر في عدد أبريل ١٩٤٤ من سلسلة اقرأ" كتب عنه سيد قطب مقالاً متحمساً في مجلة

---

(١) الرسالة العدد ٦٥٠ لسنة ١٩٤٥.

(٢) فؤاد دواة - المصور ١٨ ديسمبر ١٩٩٢.

"الرسالة" أعاد نشره بعد ذلك في كتابه "كتب وشخصيات" (١٩٤٦) لعله أول نقد كتب عن تلك الرواية القصيرة وتنبه إلى تصوير الكاتب لميدان السيدة ثلاثة مرات.. إحداها قبل سفره إلى أوروبا وهو مؤمن بالسيدة الطاهرة ، والثانية بعد عودته مؤمناً بالروح الأوروبيّة الحديثة، والثالثة بعد انتهاء الصراع الأخير في نفسه ، وعودته إلى الاستقرار النفسي والهدوء.

هذه الصور الثلاث للمنظر الواحد في نفس واحدة تشهد ببراعة في التصوير النفسي "لا ينالها إلا موهوب".

وبعد أن يستعرض الناقد هذه الصور الثلاث بالتفصيل ويتعلق عليها ينتهي إلى القول "هذا هو الفن الإنساني في طابع قومي، في أرقى الآفاق!".

غير أن حماسته للكتاب دفعته إلى هذه السقطة في التعبير "هذه الموهبة كلها يطمرها الكسل والإهمال.. ليتني أملك سوط "الجلاد أيها الموهوب الكسول!!! وعلامات التعجب من عنده".

وقد شهد محفوظ حقى بداية النهاية لسيد قطب في الطريق الذي اختتم به حياته فكانت نهاية المأساوية.

يحيى حقى شهد بدايات يأسه وحيرته واضطرابه، ونجيب محفوظ شهد نهاياته فيما استقرت عليه حياته الأخيرة.

### حقى ومحفوظ شاهدان على نهاية سيد قطب

لقد مر سيد قطب بما يمر به الشباب أحياناً من لحظات غريبة من السخط على الحياة والتمرد وعدم الرضى، مما عبر به نجيب محفوظ عن حيرته وحيرة جيله، مما يصل بالبعض إلى حالة اليأس والإحباط وربما الانتحار، ، ولا فرق هنا بين الانتحار المادى الذى يودى بحياة صاحبه، أو الانتحار المعنوى الذى يودى بصاحبـه أيضاً، تتعدد الأسباب والمصير واحد، وقد شهد يحيى حقى هذه المرحلة الخطيرة فى حياة سيد قطب من خلال رسالة أرسلها إليه عبر له فيها عن حيرته، وقد أشار يحيى حقى إلى هذه الرسالة فى خطابه إلى "طاهر بك العمرى" الفنان والسفير بالسلوك الدبلوماسي، حيث كتب إليه عن اثنين أحدهما زميل له يعمل محامياً، إنما "روح المقاومة انهارت عنده" ، أما الثاني فكان (٠)

(٠) السابق.

"اسمه سيد قطب، تخرج في دار العلوم وجاهد حتى علا نجمه وذاع صيته ، مر على في طريق عودته من أمريكا إلى مصر ، وحالته قليلاً ووُجِدَتْ فِيهِ إِرَادَةٌ طَيِّبَةٌ وَعَقْلًا نَاضِجاً . ولم تجر بيبي وبينه أحاديث عن أحوالنا النفسية ، ولم يفصح لى بشيء ولم أكلمه أنا أيضاً عن نفسي ، فلما وصل لمصر أرسل لي بكتاب ذعرت منه ذعراً شديداً لأنَّه أفاصل لى (أنا مجهول عنده) بالشكوى من ضياع نفسه وروحه في مصر وتشتت ذهنه وأحواله . وأقسم لك أنني لو توقعت هذه الشكوى من أي إنسان لما توقعتها منه".

ويتفق يحيى حقي في تحليله لأزمة الجيل مع تحليل نجيب محفوظ ، حيث يلتقيان عند مناخ اليأس الذي ساد مصر قبل ثورة ٢٣ يوليو ١٩٥٢.

يضيف يحيى حقي متسائلاً ومجيئاً في نفس الوقت في رسالته المشار إليها "فما هذه الغمرة التي تمر بها مصر؟ إن الجيل الحاضر كلهم جيل حائز أشد الحيرة . ومع الحيرة انعدام في إرادته وقوة اعصابه ، فكيف يطلب منه أن يواجه الأحداث بما تتطلبه من جهاد وصبر وتحمل المسؤولية ، وليس النصر إلا بقوة الروح أولاً . أعتقد أنه لا خلاص عن طريقين (السياسة (إشارة إلى فساد الأوضاع السياسية قبل الثورة) والإصلاح الديني لازم بلاشك ، ولكن يلزم أن يقوم بجانبه كاتب صادق الوطنية أو شاعر عظيم كإقبال الهندي ينفح في هذا الشعب من روحه وعزمه وقوته ، ولن يتسع ظهور هذا الكاتب أو الشاعر إلا في جو من حرية الرأي . ولذلك ترى أن المطلب الأول لنا الآن هو القضاء على قيود الفكر". ويعلق الناقد الأدبي الراحل فؤاد دوارة صاحب الكشف عن هذه الرسالة ، أنه "تبقى تلك الصورة الغربية التي رسمها يحيى حقي للمفكر الديني سيد قطب ، وحالة الضياع واليأس التي عبرت عنها رسالته قبل أن ينشغل بالدعوة الدينية ، مما قد يلقى بعض الضوء على أسباب تطرف أفكاره ودعونه ، لأن التطرف هو دانما الوجه الآخر للإيأس والضياع". أما نجيب محفوظ فقد شهد المرحلة التي وصل فيها سيد قطب إلى ما ينذر بمصيره بعد ذلك .

يتذكر فضله عليه ، وقيمة الأدبية ، ونهايته المأساوية .

يقول محفوظ<sup>(١)</sup> "أذكر أول مقال كتبه عن سيد قطب وكان عن

<sup>(١)</sup> أخبار الأدب ١٢/٨ ١٩٩٦.

رواية "كافح طيبة" هذا مقال ممتاز ثلاثة سنوات صمت، حتى كتب أنور المعداوي مقالاً آخر، وأعقب ذلك سنوات من الصمت أيضاً، كان سيد قطب ناقداً موهوباً، ولو لا اتجاهه المتطرف لأصبح أهن ناقد في مصر... بعد خروج سيد قطب من السجن أول مرة، كان ذلك سنة أربع وخمسين، مضيّت إلى بيته في حلوان لزيارتة، دخلت إلى غرفة الاستقبال، وجدته جالساً بين عدد من الذين لا أعرفهم، لاحظ طويلاً، متوجهين، جاءعني إحساس أنتي في مأتم، أردت أن أخفف من الجو فأطلقت نكتة هادئة مهذبة، تطلعوا إلى متوجهين، عندئذ أدركت أن سيد قطب الذي كنت أعرفه زمان، ليس هو المائل أمامي، خرجت وغابت عنى أخباره، حتى أعلن عن اعتقاله ومحاكمته وإعدامه.

تبقي من هذه الصورة الأخيرة التي رسمها نجيب محفوظ لسيد قطب، شجاعة نجيب محفوظ نفسه الذي يغامر بزيارة رجل خرج من السجن دون أن يبالي بالعواقب التي يمكن أن تسوءه وهو يتودد إلى من غضب منه الثورة وأدخلته سجنها، فماذا يبقى بعد ذلك إلا الحذر والخوف من الاقتراب، من رجل لا شك أنهم يراقبونه ويرصدون حركاته ويكتبون أسماء زائريه، ألم يخش نجيب محفوظ كل هذا وهو يخطو إلى بيت سيد قطب رغم ما قد يكون له من فضل في التنبية إليه والاحتفاء به وتقديمه إلى المجتمع الأدبي لأول مرة؟

إن قيمة الوفاء عند نجيب محفوظ تعلو على كل المخاوف، لأن الوفاء قيمة من القيم الأخلاقية التي حرص نجيب محفوظ على الالتزام بها طوال حياته حتى مع المتفقين الذين يبحث عنهم في صفحات الوفيات للقيام بواجب العزاء تلغرافياً إن لم تستعفه صحته القيام به بنفسه ، وقد وجد نجيب نفسه تجاه واجب أخلاقي نحو سيد قطب والأسباب كما ذكرها<sup>(١)</sup> "لقد كتب عنى قبل أن يعرفنى معرفة شخصية، كتب عنى لمجرد أنه وجد فيما أكتب ما يستحق أن يتوقف عنده حتى ولو كان صاحبه غير معروف له أو حتى غير معروف للقراء، لقد كان ذلك عصر آخر له تقاليد أخرى وأخلاقيات أخرى، وكان سيد قطب صاحب تقاليد وأخلاقيات..." "اذكر مثلاً أنه حتى قبل أن يكتب تحدث عنى إلى توفيق الحكيم وقال له : إن نجيب هذا سيحقق شيئاً في مجال الرواية،

(١) حوارات نجيب محفوظ - محمد سلماوى.

---

وقد روی لى الحکیم هذا بنفسه... "لم يكن قد اتجه إلى زعامة الإخوان المسلمين بعد، فقد كان ناقداً عظيماً، بل من أحسن النقاد في ذلك الوقت وكان متفقاً ثقافةً واسعةً، فقد كان ينتمي إلى مدرسة العقاد..." "أذكر أنتى حين عرفته بعد ذلك وجده إنساناً يحترم الدين احتراماً كبيراً لكن شاغله الأساسي كان الأدب والثقافة وقد أحببته جداً، لكنه لم يكن قد اتجه بعد إلى تسييس الدين وتكريس حياته للدين وحده..." "لست أعرف بالضبط أين حدثت نقطة التحول؟ هل كانت رحلته إلى أمريكا؟ لا أظن لأننى قابلته بعد عودته وكان يتحدث إلينا بما رأه هناك ويقول لنا ما كان يبهرنا في ذلك الوقت..." "لكنني أتذكر أنه غاب فترة عن عالم الأدب والثقافة ولم نعد نراه، ثم فجأة عدنا نسمع عنه مرة أخرى كعضو نشيط في حركة الإخوان، ثم كأحد أكبر زعماء الحركة إلى أن فقدناه كما فقدناه قبل ذلك كواحد من أهم نقادنا الأدباء".

### القرآن في أدب نجيب

وقد وصل حب نجيب محفوظ لسيد قطب إلى أن يتتساول أحد كتبه بالنقد وهي من المرات القليلة في حياة نجيب محفوظ التي يتحرك فيها قلمه للكتابة عن عمل من الأعمال ، وذلك عندما كتب عن "كتاب التصوير الفنى فى القرآن" لسيد قطب فى مجلة "الرسالة" فى ٢٣/٤/١٩٤٥ ، وكان فى نقاده كمن يبيث سيد قطب رسالة خاصة لا نقداً عاماً يخاطب به عموم القراء، فيقول له :

قرأت كتابك "التصوير الفنى فى القرآن" بعنابة وشفف، فوجدت فيه فائدتين كبيرتين:

أولاًهما للقارئ خصوصاً القارئ الذى لم يسعده الحظ بالتفقه فى علوم القرآن، والغوص إلى أسرار بلاغته. بل حتى هذا القارئ الممتاز لاشك واجد فى كتابك نوراً جديداً ولذة طريفة ، ذلك أن كتاباً خالداً كالقرآن لا يعطى كل أسراره الجمالية لجيل من الأجيال مهما كان حظه من الذوق وقدره فى البيان، فللجيل الحاضر عمله فى هذا الشأن، كما سيكون للأجيال القادمة عملها.

وال مهم أنك وفقت لأن تكون لسان جيلنا الحاضر فى أداء هذا الواجب الجليل الجميل معاً مستعيناً بهذه المقاييس الفنية التى يألفها

---

المعاصرون ويعجبونها ويسيرون في وادي الفن على هداها ونورها. إن عصرنا - من الناحية الجمالية - عصر الموسيقى والتصوير والقصة، وهذا أنت ذا تبين لنا بقوه وإلهام أن كتابنا المحبوب هو الموسيقى والتصوير والقصة في أسمى ما ترقى إليه من الوحي والإبداع. ألم نقرأ القرآن؟ بل وحفظنا - في زمن سعيد مضى - ما تيسر من سوره وأياته، وكان - وما يزال - له في قلوبنا عقيدة وفي وجاذبنا سحر، بيد أنه كان ذلك السحر الغامض المغلق، تحسه الحواس، ويهتز له الضمير، دون أن يدركه العقل أو يبلغه التذوق، كان كالنغمة المطربة التي لا يدرى السامع لماذا ولا كيف أطربته ، فجاء كتابك كالمرشد للقارئ، والمستمع العربي من أبناء جيلنا، يدله على مواطن الحسن ومطاوى الجمال، ويجلـى له أسرار السحر ومقانـن الإبداع. كان القرآن في القلب فصار ملء القلب والعين والأذن والعقل جميـعا.

ولقد قلت بعد نظر طويل وتدبر "التصور هو الأداة المفضلة في أسلوب القرآن فهو يعبر بالصورة المحسنة المتخيـلة عن المعنى الذهـنى، والـحالة النفسـية، وعنـ الحادث المحسوس، والـمشهد المنظور وعنـ النموذج الإنسـاني والـطبيعة البشرـية ثم يرتفـى بالصورة التي يرسمـها فيـمنـحـهاـ الحياةـ الشـاخـصـة أوـ الحـرـكةـ المتـجـدـدة، فإذاـ المعـنىـ الـذهـنـىـ هيـنـةـ أوـ حـرـكةـ ، وإذاـ الحـالـةـ النفـسـيـةـ لـوـحةـ أوـ مشـهـدـ. إذاـ الطـبـيـعـةـ البـشـرـيـةـ مجـسـمةـ مرـنـيـةـ، وـمـضـيـتـ تـسـتـشـهـدـ لـكـ حـالـةـ بـالـأـمـثـالـ مـفـسـراـ شـارـحاـ مـوضـحاـ، وـلـمـ تـقـطـعـ بـذـلـكـ فـتوـثـيـتـ لـلـبـحـثـ عـنـ القـوـاعـدـ التـيـ يـقـومـ عـلـيـهاـ هـذـاـ التـصـوـرـ المـعـجزـ منـ التـخـيـلـ الحـسـنـ وـالتـجـسـيمـ فـيـ فـيـضـ مـنـ الـأـمـثـالـ وـالـشـواـهـدـ، ثـمـ لـمـ تـقـنـعـ بـمـاـ فـتـحـ اللـهـ عـلـيـكـ مـنـ سـحـرـ هـذـاـ فـيـضـ الإـلـهـيـ فـقـلـتـ "حـيـنـماـ نـقـولـ إـنـ التـصـوـرـ هـوـ الـقـاعـدـةـ الـاـسـاسـيـةـ فـيـ تـبـيـبـ الرـقـآنـ وـإـنـ التـخـيـلـ وـالتـجـسـيمـ هـمـ الـظـاهـرـتـانـ الـبـارـزـتـانـ فـيـ هـذـاـ التـصـوـرـ لـاـ نـكـونـ قـدـ بـلـغـنـاـ الـمـدىـ فـيـ بـيـانـ الـخـصـائـصـ الـقـرـآنـيـةـ عـامـةـ وـلـاـ خـصـائـصـ التـصـوـرـ الـقـرـآنـيـ خـاصـةـ .. هـنـاكـ التـنـاسـقـ الـذـيـ يـبـلـغـ الذـرـوةـ فـيـ النـقـدـ وـالـذـرـوةـ وـالـفـهـمـ، كـنـتـ أـوـدـ لـوـ اـسـتـشـهـدـ بـبـعـضـ مـاـ جـاءـ فـيـ كـتـابـكـ مـنـ النـقـدـ التـطـبـيـقـيـ لـلـآـيـاتـ الـكـرـيمـةـ، وـلـكـ تـضـيقـ عـنـ ذـلـكـ كـلـمـتـيـ الـمـوـجـزـةـ وـيـأـبـاهـ ذـوقـيـ الـذـيـ يـأـبـىـ الـمـفـاضـلـةـ بـيـنـ أـىـ الـذـكـرـ عـلـىـ أـىـ وـجـهـ مـنـ الـوـجـوهـ، وـمـهـمـاـ يـكـنـ مـنـ أـمـرـ فـيـنـبـغـىـ أـنـ

---

أقرر هنا أنه في فصلى "التناسق الفنى" و"القصة فى القرآن" قد بارك القرآن مجهدك فرفعك إلى مرتبى يتذر أن يبلغه ناقد بغير بركة القرآن...!

أما أخرى الفائدتين . فهي لك أنت! لأن الكتاب في جملتهإعلان عن موهبك كناقد. إنك تستطيع أن تعبر أجمل التعبير عن أثر النص في نفسك ، ولا تقف عند هذا فتتجاوزه إلى بيان مواضع الجمال في النص وما يحفل به من موسيقى وتصوير وحياة ، ثم تستطع الموسيقى أنغامها وضروبها ، وتستخبر الصورة عن الوانها وظلالها ، وتستادى الحياة حرارتها وحركتها ، ولا تقنع بهذا كلها! فيقرن ذلك بين النص والنص ، حتى تظفر وراء الظواهر بوحدة ، وخلف الآيات بطريقة عامة ، تجعل من الكتاب شخصا حيا ذا غاية واضحة ، وسياسة بارعة ، وخطبة موضوعة ، تهدف جميرا إلى الإعجاز الفنى فتاله عن جداره ، فهذا ذوق جميل ، وتدوق عسير وفكر ذو نفحة فلسفية.

والآن اسمح لي أن أوجه إليك سؤالا ، وأن أسوق ملاحظة: أما السؤال: فإنك تحدثت عن التصوير والتخيل والتجسيم والتيسير الفنى، وكل أولئك روح الشعر ولبابه قبل أى شيء آخر ، ألم يخطر لك أن تحدد نوع كلام القرآن على ضوء بحثك هذا؟

وأما الملاحظة فعن الفصل الذى خصصته للنماذج الإنسانية ، فقد وجدت فيما استشهدت به من آيات ما يعبر عن طبائع بشرية وسجايا نفسية لأنماذج إنسانية ، فالنموذج الإنساني بمعناه العلمي شيء أشمل من هذا ، وهو قد يحوى الكثير من هذه الطبائع كما قد يحوى غيرها ، والمهم أنه يعرضها على نحو خاص يتفق ومزاجه الأساسي ، والنماذج الإنسانية محدودة معروفة على اختلاف تقسيم علماء النفس لها - أما الطبائع فلا حصر لها ، فلعلك قصدت الطبائع لا النماذج .

لقد حرصت على إثبات هذه الوثيقة بقلم نجيب محفوظ ، لأنها تدل على قدرة نقدية ، وارتباط بجمال القرآن ، وأيمانه بمعجزته ، فقد "كان - وما يزال - له في قلوبنا عقيدة وفي وجاذبنا سحر" ، بل كان القرآن مصدرا أساسيا لثقافته واستلهامه ،<sup>(١)</sup> وفي كتابه "القرآن الكريم في أدب نجيب محفوظ" يرصد مؤلفه كيف كان للقرآن الكريم دور هام في عكس

---

<sup>(١)</sup> أشرف عبد الشافى - الجيل ١٠ يناير ١٩٩٩.

الواقع اليومى لهذا الشعب، مشيراً إلى مدى استفادة كاتب في حجم نجيب محفوظ من هذا الكتاب العظيم مما يؤكّد اتساع حيّاتها لاستيعاب الدين والدنيا دون تناقض، فهو كاتب يعرّف جيداً أنّ هذا الشعب يستعين على عذاباته وألامه بكتاب الله الكريم.

ويؤكّد المؤلّف أنّ الدراسة لا تستهدف الدفاع عن نجيب محفوظ وباطهار إيمانه، فهو في غنى عن هذا الدفاع، لأنّه ليس متّهماً في دينه إلا لدى طانفة المتعصّبين المرضى بداء التفكير والذين لم يقرأوا أعماله.

يخصّص مصطفى بيومي الفصل الأول من كتابه لدراسة "مكانة القرآن في أدب نجيب محفوظ" راصداً هذه المكانة عبر شخصيات الروايات، وكيف استوعبت هذا الكتاب باعتباره كتاباً مقدساً يحترمه البشر حتى وإن كانوا من هؤلاء الذين لا يحافظون على الصلاة أو باقي الفروض... وفي القسم الثاني يخصّص المؤلّف دراسته المعجمية للآيات التي وردت في الروايات بدايةً من "بسم الله الرحمن الرحيم" ومروراً بمعظم آيات القرآن الكريم".

### اعتذار يحيى حقي للشعب المصري

أيا كان الأمر فمن المؤكّد أنّ نجيب محفوظ ابن الحارة المصرية هو ككل أبناء الحارة المؤمنين الموحدين، فهو القائل<sup>(١)</sup>: "الله هو الذي يعطى للقيم معناها.. الله هو الذي يعطى للوجود معناه "بدونه لا معنى للوجود.. لا معنى للقيم.. وبديله هو العبث.. اللا معنى"، ولا مزيد، ومحاسبته على رواية أسيء تفسيرها، إلى حد الفتوى بباهدار دمه، يدل على سوء نية وسوء قصد "ومن الحرام أن نقرن هؤلاء القتلة بالإسلام من قريب أو بعيد" وذلك كما قال نجيب محفوظ نفسه بعد المحاولة الفاشلة لاغتياله في أكتوبر ١٩٩٤، ولم ينس في يوم محنّته عندما قال له تلميذه الأديب جمال الغيطاني: لن أذهب إلى الجمالية إلا بعد شفائه. قال: لا.. يجب أن تذهب لتدعوا لي في الحسين". فأى نفس هذه وأى روح هذه، إن لم تكن نفس مؤمن وروح مؤمن خاصة حينما رفض أن يدعوا على أعدائه الذين أرادوا قتله، وطلب لهم الهدایة. يشاركه في هذه الصفات استاذه يحيى حقي الذي لم يكن شئ

<sup>(١)</sup> أهرام ٢٩/١٢/١٩٩٤.

---

يشغله في مرضه الأخير حين يفيق، إلا أن يكون قد أساء إلى أحد أشياء غيبة المرض، كان يسأل ابنته نهى إن كان قد تلفظ بكلمة خارجه في حق إنسان، وحينما تطمنته يستريح ويهدأ باله ، وذلك في وقت يكون هو فيه أحوج ما يكون للانشغال بنفسه ومصيره، إنه كنجيب محفوظ أبناء الحارة الذين انتصروا للضعفاء والمظلومين وعبروا عنهم في أدبهم.. يحيى حقي يكتب عن : "ناس في الظل" .. نجيب محفوظ "وانا دائمًا أكتب عن المنسيين والمضطهدين".

يحيى حقي يعلى من شأن العقيدة، ويشعر بالفخر لأنه لم ينسحق أمام حضارة الغرب لأن "عندى حضارة إن لم تفق.." فهى تمثل حضارتها ، وعندى دين هو نظام متكامل فيه الغناه.

وليس أدل على عقيدة يحيى حقي من عناوين بعض كتبه "خليها على الله" ، "أم العواجز" ، "قديل أم هاشم" ، ويأتي يحيى حقي أن يفارقا قبل أن يكشف ويعتذر لأبناء شعبه الذين أحبهم مما قد يمكن أن يكون قد أساء به إليهم في "قديل أم هاشم" فيعترف لتميذه عادل النادى المذيع بالبرنامـج التـقـافـي<sup>(١)</sup> "إنـى الأنـ بـعـدـ أـقـرـأـ مـقـاطـعـ مـاـ كـتـبـتـهـ أـقـولـ إـنـىـ كـنـتـ قـلـيلـ الـأـدـبـ" أو "بـذـئـ" .. "قـبـحـ" لـأـنـ شـتـمـتـ الشـعـبـ.. شـتـانـمـ فـظـيـعـةـ جـداـ. أـقـولـ لـكـ يـاـ أـسـتـاذـ عـادـلـ وـأـنـاـ خـجلـ.. لـمـ يـسـبـ أـحـدـ الشـعـبـ الـمـصـرـىـ كـمـ سـبـبـتـهـ أـنـاـ فـيـ "قـدـيلـ أـمـ هـاشـمـ". فـعـنـدـمـاـ أـقـولـ شـعـبـ بـوـلـهـ دـمـ وـبـرـازـهـ دـيـدانـ.. أـىـ بـلـهـارـسـيـاـ وـانـكـلـسـتـوـمـاـ وـخـلـافـهـ.. وـيـسـرـونـ كـالـقطـيـعـ فـقـطـ. دـوـنـ أـنـ يـسـأـلـ أـحـدـ أـوـ يـثـورـ.. كـتـبـتـ بـذـاءـ شـدـيـدـةـ. الأنـ اـنـتـهـىـ ذـلـكـ.. وـأـقـولـ كـلـامـيـ عـتـابـ".." ذـلـكـ رـغـمـ أـنـ يـحـيـيـ حـقـيـ نـفـسـهـ يـعـتـرـفـ "لـنـ بـطـلـ القـصـةـ شـابـ يـرـيدـ أـنـ يـهـزـ الشـعـبـ الـمـصـرـىـ هـزاـ عـنـيفـاـ وـيـقـولـ لـهـ : "اصـحـ.. تـحـركـ، فـقـدـ تـحـركـ الـجـمـادـ". وـلـيـسـ أـدـعـىـ لـلـإـيقـاظـ إـلـاـ التـقـيـهـ لـلـسـلـبـيـاتـ الـتـىـ كـانـتـ مـوـجـودـةـ فـعـلـاـ وـمـنـشـرـةـ بـفـعـلـ ثـلـاثـيـةـ الـجـهـلـ وـالـفـقـرـ وـالـمـرـضـ، وـهـوـ مـاـ عـبـرـ عـنـهـ يـحـيـيـ حـقـيـ، فـلـمـ يـكـنـ فـيـمـاـ كـتـبـ مـفـتـلـاـ بـلـ هـوـ تـقـرـيرـ لـوـاقـعـ، وـلـكـنـهـ يـحـيـيـ حـقـيـ بـالـغـ الإـحـسـاسـ رـفـيـعـ الـذـوقـ، بـلـ يـذـهـبـ يـحـيـيـ حـقـيـ فـيـ صـدـقـهـ مـعـ نـفـسـهـ إـلـىـ حدـ الـاعـتـرـافـ بـتـزوـيرـ "قـدـيلـ أـمـ هـاشـمـ" حـينـمـاـ كـتـبـ فـيـ إـحـدىـ رـسـائلـهـ إـلـىـ اـبـنـتـهـ نـهـىـ يـقـولـ لـهـ وـهـوـ يـتـحدـثـ عـنـ السـيـدةـ نـفـيـسـةـ

---

(١) مجلة الإذاعة.. السابق.

التي<sup>(٠)</sup> يعتقد أن زيت قنديلها يشفى أمراض العيون فجاء يحيى حتى ونسب هذه الكرامة إلى قنديل أم هاشم ، وهذا تزوير في التاريخ.

وإذا كان يحيى حقى قد جعل بطل "قنديل أم هاشم" طبيب عيون، فإن ذلك كان يعكس رغبة في داخله لأن يصير طبيباً كنت في صبائ أتمنى أن أصبح طبيباً لأنني أعيش اكتناه ذلك المجهول الكامن داخل جسم الإنسان" أو "أن أصبح حكيناً في الأمراض العقلية ، فالطب هو أقرب مهنة للوصول إلى أسرار العقل".

أما نجيب محفوظ فقد تمرد على رغبة والده لدخول كلية الطب والتحق بكلية الآداب لدراسة الفلسفة. وقد تزوج كلاهما في سن كبيرة، يحيى حقى (٣٩ سنة) ونجيب محفوظ (٤٥ سنة).

### كم علمنى الأديب الأدب

وكلاهما لم ينجب ذكراً، يحيى حقى أنجب بنتاً اسمها نهى، ونجيب محفوظ أنجب بنتين فاطمة وأم كلثوم تيمناً باسم كلثوم التي يحبها وينتشى بسماعها ويغضب من يهاجمها.

يتذكر الأديب سعيد الكفراوى تلميذ يحيى ونجيب<sup>(١)</sup> "على مقهى ريش ... هذا اليوم لم أنتبه لوجوده، لأننا كنا مشتبkin فى قضية "الغناء فى ظل الدولة الناصرية". كنت أشتبك أنا والشاعر "محمد عفيفى مطر" مع آخرين. كانت وجهة نظرنا المنفعة تتلخص فى أن أم كلثوم بدورها فى الغناء، تشكل الوجдан العربى . والروح العربية، ومادامت مغرفة فى الماضوية، ومستخدمة لفنون الغناء المعتمدة على التخت، وإلهاب العواطف بغانها للسلطة، فإن هذه السلطة ستستخدمها فى تغيير الواقع. وكانت أقف وأقعد صارخاً.

- تلك السيدة أحد أسباب الهزيمة.

وكان مطر يصرخ :

- لو لا أم كلثوم ، و"عبد الوهاب" ما غاب الدور الحقيقى كل هذه السنين لراند عظيم مثل سيد درويش.

كان "نجيب محفوظ" يتأملنا صامتاً، وقد زم شفتـيه ممتنعاً عن

<sup>(٠)</sup> رسائل يحيى حقى - السابق.

<sup>(١)</sup> ١٩٩٤/١٢/١٦.

---

المشاركة في الحديث ينظرنا وقد أوغلنا في العيب، والخروج عن الموضوعية والأدب... "الثامنة بالضبط دقت الساعة الداخلية لنجيب محفوظ" فنهض واقفا:

- السلام عليكم.

وخطا ناحية شارع طلعت حرب. عبر الشارع وعلى الرصيف الآخر. أمام محل الموبيليا سمعناه ينادي:

- يا كفراوى.

انتفضت واقفا:

- أفندي

عدوت مسرعا وأنا أرتجف عابرا من رصيف لرصيف. وقت قباليه لحظة. كان وجهه متالما يشيع به قدر من الحزن، وعيناه تحت نظارته ترفل بحركة سريعة.

وضع يده على كتفي وهمس بصوت يشيع فيه انفعال ظاهر:

- يا كفراوى أنت ومطر معنلوش تشتموا أم كلثوم قدامي.

بلغت ريقى ، وأصابنى الخرس، ومآمات، وشعرت لحظتها بالضالة وكأننى قطعة من ورق ملقاء بجانب الرصيف.  
اندفع بداخلى شلال من الغضب على نفسى.

"يا فلاح يا مدب، يا دغف: الا تعرف كم يحب الرجل أم كلثوم.  
لقد سمى كريمته على اسمها، وكم يتضوع صوتها عبر صفحات روایاته في ساعات التجلی والوصول، خطأ خطوات ، ولما رأى خجلى  
ابتسם ، وهش في وجهي بتراحاب جليل:

- تصبح على خير

ومضى.

وأنا أقاوم أنهار العرق على بدني، وأدركت لحظتها، والأرض

تميد بي:

كم علمنى الأديب الأدب."

اعتذر لطول الاقتباس ولكن لاشك أنك تتفق معى على ضرورته  
لدلالته على شخصية نجيب محفوظ، وكيف ينفعل، ويكرظم غيظه، ولا  
يخرج من يغضب منهم أمام الناس، بل يسر إليهم بما يريدء بينه وبينهم،  
في شكل عتاب رقيق بكلمات لا تؤذى ولا تجرح، ومع ذلك تعلم  
الآخرين الأدب.

ولا تبعد أخلاق يحيى حتى عن هذه الروح التي يحرض فيها على عدم جرح الآخرين حتى ولو غضب منهم.

ويتفق يحيى حتى مع نجيب محفوظ على تقدير مكانة أم كلثوم ، فهو يقبل منها ما لا يقبله من غيرها، فيقول<sup>(١)</sup> "يضيق صدرى أشد الضيق عندما أسمع الأنغام تتردد بنفس المادة وبنفس الوتيرة ونفس النمط، أكاد أرمي نفسي من البلكونة لأن النغم يكاد أن يكون واحداً، والتطويل زيادة عن اللزوم، شيء مؤلم، إلا عند المسيدة أم كلثوم فهي تستطيع أن تتناول الكلمة والنغمة بأشكال مختلفة لا تبعث على الملل ، لذلك أحب أن أسمع الشعر منها وطريقة مخارج الفاظها، فهي قديرة في نقله بهذه الصورة البدعة، أصعب الشعر أسهله عند أم كلثوم بالإضافة إلى الصوت القوى الذي يأخذ بالألباب والقلوب والأذان".

### زرمباحة

ومن عالم الطرب والتحليق في آفاق الخيال إلى عالم الطفولة والتحليق في آفاق المجهول.

يتذكر يحيى حتى "أمنت بالجن، والعفاريت، والست المزيرة، وبغلة العشري - تقابلك في ليلة مقمرة (هذا هو الشرط) وتغريرك برکوبها فإذا فعلت علىك حتى تبلغ السماء ثم تلقيك عنها وتلقى مصر علىك، وأمنت أيضاً أن لي اختاً تسكن الأرض (كم تمنيت أن أراها رأى العين.. هذه الاخت العزيزة) وأن بعض الرجال متزوجون من نساء من الجن، وبعضهم من حوريات البحر، الزوجة نصفها الأسفل سمرة ونصفها الأعلى امرأة، فلها ثديان كنساء البشر، وكنت قبل أن أحلم في بعض الليالي - وفي لذة كبيرة - بأن امرأة من الجن خطفتني وأنزلتني قسراً وردى اللون في كهف سحيق، قصر مسحور، فيه سكينة مختلفة من ألف صرخة موعودة ... "أمنت بهذا كله لا تقليداً فحسب، بل بلذة وطرد شديدين، إنني لا أنفي عليهم حشو دماغي بهذه المسخافات كلها، بل أشكرون كل الشكر عليها، كم كانت طفولتي بدونها تبدو لي تافهة مملة سقيمة ... "ولما كبرت وقرأت أن بعض علماء الفلك يقولون إن عالمنا هذا هو صورة معكوسة (كائناً في مرآة) لعالم آخر، بدت على فمي

<sup>(١)</sup> رسائل - السابق.

ابتسامة رضا وعاد لى جو طفولتى بكل براءته وحيرته وتعجبه .  
أما نجيب محفوظ فيذكر من طفولته<sup>(١)</sup> ارتباط العفاريت بأغنية "زرمباجة" وكان لها مدلول فى ذلك الوقت يرتبط بوجود العفاريت مثل كلمة "شمهاورش .. وكان الأستاذ يتغنى بأغنية "زرمباجة" وهو صغير ، واستكاه الجيران لوالدته خوفا من ظهور العفاريت لهم جميعا ، وظلت هذه الكلمات فى ذاكرته ، واستخدم كلمة زرمباج فى رواية "الف ليلة وليلة".

### آلام المدرسة

اما بداية الطفلىين نجيب ويحيى نحو المدرسة فلم تخلو من آلام ، يتذكر نجيب محفوظ<sup>(٢)</sup> "في الحضانة كنت "بليدا" ودائما ما كنت أتعرض للضرب لهذا السبب ، ولكن لما التحقت بالمدرسة الابتدائية بدأت أشعر بالمسؤولية فارتفع مستوى فى التعليم وكان الجميع يشجعونى على المذاكرة ، فأجبت التشجيع والتقوّق فى المدرسة.

اما يحيى حقى فلا ينسى كيف قضىت فى المدرسة الابتدائية خمس سنوات غاية فى التعasse . كانت ضربات عصى المدرسين يجعل الدنيا تظلم فى عينى ، كما كنت أتعذب عذابا هائلا وأنا أحشر دماغى بمعلومات لا أكاد أفهم منها شيئا ولا لماذا يعلمونها لنا ... "كان طبيعينا أن أرسب فى السنة الأولى الابتدائية ، ولكن لم أرسب بعد ذلك فقط.. كنت أنجح كى أفر من هذا الجحيم ، ولكى لا أغضب أمى أو أجرعها خيبة الأمل .. كانت هى عماد الأسرة .. ربّتنا بيديها ، تخيط ثيابنا ونحن ستة ، تطبخ وتطعمنا متذكرة فى ذلك أشد العناء ، متحالية للوصول بنا مستورين آخر الشهر".

### مدن لأمى

وقد كان للألم دور كبير فى حياة الأدبىين الكبيرين ، نجيب محفوظ كان له ستة إخوة كيحيى حقى ، ولكنه نشا كطفل وحيد لفارق السن بينه وبين أصغر إخوه الذى بلغ عشر سنوات لذلك - يقول

(١) نصف الدنيا .

(٢) الأهرام .

---

نجيب محفوظ - عندما بدأت الوعى فى سن السادسة كان هناك فارق كبير بينى وبين إخواتى كانوا قد ذهبوا إلى بيوتهم، وطبعاً كنت أزورهم كثيراً ولكن مثل الضيوف، وكانت علاقتى بهم علاقة الصغير بالكبار، أساسها الأدب والاحترام، ولم أعرفهم كإخوة أعيش معهم حياتهم اليومية، ألعب معهم وأضحك معهم".

وقد حاولت أم نجيب محفوظ أن تعوض اخته المفقودة، وتكون مصدراً من مصادر ثقافته، يقول عنها "ساعدتني أمي كثيراً من خلال حكاياتها وعشيقها للآثار فأنا مدين لها بجانب من التكوين الفنى.. كانت أمي تحب الآثار وكانت تصحبنى وأنا طفل لزيارة المتاحف والآثار"، ونفس الدور في التقى ليحيى حتى لعبته والدته التي كانت "شديدة التدين، مغمرة بقراءة القرآن الكريم وكتب الحديث والسيرة النبوية، وكانت تختار أسماء أبنائها من صفحات القرآن، فإذا اقترب موعد الوضع فتحت المصحف على أي صفحة واختارت أول اسم يقابلها.. وكثيراً ما كانت تقرأ علينا صفحات من البخارى والغزالى ومقامات الحريرى".

والحديث يطول إذا تتبعنا أوجه المقارنة وال مقابلة والتشابه بين أديبينا الكبيرين، فكأنهما من نبع واحد هو نبع البساطة والتواضع والإنسانية والفن الجميل.

سماحة حتى مع الأداء ابن وجدوا.

وفاء للأصدقاء والأئذنة.

لا سبيل للبغضاء إلى روحهما.

لا طريق للحقد إلى نفسهما.

لا مكان للإساءة على لسانهما.

فأى أديبين هما ابن لم يكونا أديبين إنسانيين ، وأى أدب هو سلوكهما ابن لم يكن أدبا إسلاميا.

### نجيب

سأترك الوفاء يتحدث عن الوفاء والصداقة تتحدث عن الصداقة.

فيرسم لنا يحيى حتى صورة لنجيب محفوظ من قريب، أديبا وإنسانا في مقال جميل بعنوان جميل هو "تجيب" وكفى به من اسم وصفة لتلخيص

---

الشخصية والدلالة عليها، أما مناسبة المقال فهو تحية من يحيى حقي إلى نجيب محفوظ لحصوله على جائزة نوبل.

كتب يحيى حقي يقول<sup>(١)</sup> "تجيب محفوظ موهبة ورسمت له أصلح طريق يسلكه .. ها هو ذا يدخل كلية الفلسفة لا الأدب ولا التربية فلا ينبغي كاتب قصصي إلا إذا كانت له ذخيرة متكاملة من الفكر الفلسفى فى جميع العصور.. وقيل له وهو فى مهده أنت مخلوق لفن الروانى فاللزم.. فالالتزامه ولم يحد عنه رغم أى إغراء.. وقيل له إنك ابن القاهرة وحى الجمالية فاللزم مسرحك .. فالالتزامه رغم أى إغراء بان يستجيب إلى مطلب من اهتمامه إلى القرية .. صدقت موهبته وصدق هو معها..

ورفض نجيب أيضاً الخضوع لمطلب أن يكون الحوار دالاً على صاحبه فيتكلم الجزار والنجار بالعامية لأنها بصدق إحساسه الفنى ودراساته فهم أن كل عمل فى جميع الفنون مسبوق بكلمة كان ، فالعمل الفنى هو حقيقة متوهمة أو هو وهم محقق فى الواقع الخارجى فالالتزام كتابة الحوار بالفصحي.

ينبغي للغتنا الشريفة أن تجله وتحمد له إخلاصه لها. وها هو ذا انضم إلى النادى الذى يجمع جميع من نبغ بالفصحي من شعر ونثر منذ أقدم العصور إلى يومنا هذا.

إذا مسك غم أو هم وأردت أن تغسل قلبك فاذهب إلى ندوة نجيب محفوظ، ستدرك عليها وأنت بعيد جلجة ضحكة منطقية باشراع من صميم القلب.. لأجل هذه الضحكات كنت أقصدها فيما مضى.. روح الفكاهة متفجرة ليست وليدة تلاعب لفظى أو من قبيل الدخول فى قافية فى قهوة بلدية . بل هي وليدة فهم لمتناقضات الحياة والطبعان وخداع المظاهر مبرأة من وصمة السخرية ، لا ينبغي كاتب إلا إذا رأيته أحياناً يضحك ضحك نجيب محفوظ..

وهذه الأيام التى تزدحم الدنيا حول نجيب لم ينس أن يذكر صداقتنا الحميقة أين منها أخوة الدم.. أسأل نفسى كيف وصلت ذكرى إليه وسط هذا الزحام.. من أكبر نعم الله على هذه الصداقة التى ربطت بيننا لا تعادلها نعمة أخرى..

---

<sup>(١)</sup> الهلال - نوفمبر ١٩٨٨.

---

ومسك الختام أقول يا نجيب أنت تحس معنا جميعا بفضل التحامك بامتلك مذ كنت. إن هذه الجائزة هي كاشفة غير منشئة لقرار إجماعى من شعبك بأنك تستحق هذه الجائزة، ولذلك فلعله لأول مرة فى تاريخنا أن تعم الفرحة كل قلب وفي كل بيت لأن أدبنا من إبداعنا قد نال الاعتراف به على الساحة الدولية.

"كان من حسن حظى أننى جاورت نجيب محفوظ ثلاثة سنوات فى مصلحة الفنون.. مكتبه بجانب مكتبى ، قمت ذات يوم لأطلى عليه.. لم الحظ أن الباب مفتوح على غير العادة.. أتوقع أن أراه جالسا إلى مكتبه، إنه يصل إليه كل يوم في الساعة الثامنة بالضبط.. وينصرف في الساعة الثانية بالضبط كأنما الفيلسوف "كانت" عاد عندها للحياة من جديد.. نجيب يلتزم الواجب وينأى بنفسه عن كل مساس بخط سيره..

فوجئت أننى رأيته وسط الحجرة قد رفع رأسه إلى السقف.. علقت نظرتى بجبهته، أحب أن أتأمل جباء رجال الفكر، وضوءة كأنها إشعاع نور باطنى.. يداه مشتبكتان وراء ظهره.. جسده مشدود كقوس المنجد لو لمسه بأصبعك لنفتك..

لم يحس بدخولى ، ولا بوجودى بل أخذ وهو في هذا التوتر الشديد يزرع الحجرة ذهابا وايابا.. عرفت فيما بعد أنه مقبل على تأليف رواية "اللص والكلاب".

حضرت لحظة هامة في فكر المبدع، كان نجيب قد جمع مواده الرئيسية في ذهنه.. ووضعها مبعثرة في كيس.. حضرت لحظة هندسة العمل.. وضع الأشياء في أماكنها متباينة مسلسلة بعضها يأخذ برقب بعض..

نجيب أستاذ فذ في فن هندسة الرواية ، النسب والتقارب والمكان الصحيح، توقعت له أن يمر بمرحلة أخرى وتمثل في ذهنى فلاحة جلست إلى ماجور، وتأملت ما لديها من دقيق، وحسبت بسابق خبرتها ما يلزمها من ملح وماء ثم أخذت يداها تفركان هذا الخليط وتصطاد ما تتأثير منه ثم تعمل يداها في العجن واللات لا تتقطع لحظة حتى يصبح في الماجور كتلة من العجين متمسكة لها عرق ينجيها من الفسولة.. غاب الكل في الجزء وغاب الجزء في الكل حتى الهندسة غابت في هذه الكتلة، حينئذ ينشأ القوام الأصيل للعمل، وتتحقق الروابط بين المعطيات وبين

---

اللألفاظ مهما تباعدت.. هي لحظة من أسعد لحظات حياتي أنني حضرت مخاص "اللص والكلاب"، وحينما قرأتها أثنيت عليها ثناء جما، ولعلى لم أقل حيننذا أن من أسباب انبهارى بها أنتى وجدت نفسى أعيش داخل محفل صوفى، تتردد على سمعى جميع الفاظ ومصطلحات القاموس الصوفى..

لا تضحك إذا قلت لك أيضا أن العمل العظيم كالنهر العظيم له روافد جانبية تثرىه وتطفى عليه.

يجب البحث فى كل ما كتب نجيب عن تلك الروافد. انظر إليه فى الثلاثية، كيف كان من روادها التاريخ للأغنية المصرية فى عهد الرواية...

إننى أبحث فى كل نثر عن لمسة من الشعر، وقد خضع النثر فى الرواية لإرهاب استمر زمنا طويلا.. يقول بعض النقاد إن الأسلوب الأدبى فى الرواية عائق يقف بين القارئ واستمتاعه بالرواية كفن مستقل قائم بذاته، يطلبون أولا من المؤلف التزام الحياد التام إزاء شخصه فترتبط على ذلك أيضا حياده التام إزاء الأسلوب فى الرواية فيصبح مستقلا عن الانفعالات التى يعبر عنها..

فتشت عن هذه اللمسات الشعرية عند نجيب محفوظ.. وجدت أروع مثال لها فى مناجاة كمال لنفسه فى الثلاثية وهو يسير خلف نعش لا يعلم أنه يضم حبيبته .. لا أخجل إذا اعترفت لك أن عينى أغمورقتا بالدموع وأنا أقرأ هذا الشعر الجميل المنشور، كما أغزو رقتا وأناأشهد السيدة أمينة مطرودة من بيتها لأنها خرجت بدون إذن زوجها ولو لزيارة مسجد قريب.

وضعت يد رحيمة كريمة فى مهد..

---

**توفيق الحكيم**  
**الأستاذ الصديق**

---

(\*) "أنا تلمنذت على يد توفيق الحكيم.. لكن قد يكون الأستاذ الذي يتلمن  
عليه الإنسان غير الصديق. الحكيم أصبح صديقاً لي، قرین روحي..  
الإنسان الذي تجد نفسك فيه"

نجيب محفوظ

---

(\*) أهرام ١٩٧١/٩/٢٦.

---

## أساتذتي (\*)

عندما عرفت الأستاذ توفيق الحكيم في قهوة "ريتز" التي كان يفضل الجلوس فيها أمام البنك الأهلي ، لم يفصلني عنه إلا الموت. وعلاقتي بـ توفيق الحكيم تمثل في كتاب العمر إلى جانب الصداقه الأدبية، الصداقه الشخصية ، وهو يعرف أننى كنت دانما أنه بأستاذيته الحقيقية، وكان هو يقدرني كأديب ويشجعني، ولن أتحدث عن توفيق الحكيم الأديب لأن الدنيا تكلمت عنه في الشرق والغرب، ولكنني سأتكلم عنه من الناحية الإنسانية والمواقف الجديرة بالاحترام، كتشجيعه للشباب واستماعه لهم، أو زيارته لمعارضهم، وتشجيعه للفنانين، فضلاً عن موافقه في اللجان والجوائز، أو وقوفه مع المظلومين، وأنكر أنه كان سيستقيل من المجلس الأعلى للفنون والأدب بسبب الجو العدائي لترشيح "كمال الملاخ" لجائزة الدولة.

وكذلك وقف إلى جانب حصول "الفريد فرج" عليها ولم أكن عضواً في اللجنة الخاصة بذلك، فطلب مني أن أكون سندًا له للتغلب على الجو السيئ المعادى للأفريد فرج، وقمنا بما يشبه مذبحه القلعة لكي ينال الجائزة التي يستحقها بكل جدارة. وعندما تبنيت فكرة عودة د. غالى شكرى إلى الأهرام، وافقنى توفيق الحكيم وكتبنا بذلك مشروع خطاب وقنه واستجاب إبراهيم نافع استجابة جميلة ، وبذلك كسب الأهرام، غالى شكرى.

فتوفيق الحكيم شخص عامر بالعواطف الرقيقة المذهبة ، روح خفيفة جداً، وصافية جداً، والجلوس معه متعة من متع الحياة الدنيا التي

---

(\*) هي حصيلة حوار أجزاء المؤلف مع الأستاذ نجيب محفوظ كمقدمة لكتاب "المؤلف الشخصي لـ توفيق الحكيم" - دار المعارف.

---

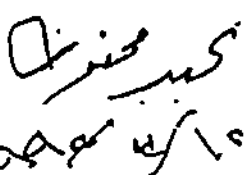
لا يشبع منها، فهو محدث لبقٌ وغنى بالذكريات سواء ذكريات الصبا والطفولة مع والده أو والدته، أو ذكرياته مع أسرته، أو ذكرياته في القاهرة مع خطوات الفن الأولى، وذكريات أوروبا عن دراسته الرسمية للقانون، والدراسة الحقيقة للفن، ويختل ذلك دائمًا النكت اللطيفة والملحوظات الجميلة.

والغريب الذي يدرك على شخصية توفيق الحكيم ، هو الركن الخاص به في فهوة "بترو" ، لأنه يجمع أناسا لا يمكن لإنسان أن يتعالى عليهم دفعه واحدة، لأنهم مختلفون جداً، ما بين باشوات من أعماق العهد الماضي، وشباب عهد حديث لا يزال يبزغ، وناس في سنى، وأخرين من عمره، وهؤلاء على قدر ما يختلفون مع بعضهم يلتقون في توفيق الحكيم على أحسن ونام، فهو يعامل كل واحد منهم المعاملة المناسبة، كأنه طبيب بشري!

ثم إن هناك أشياء اشتهر بها توفيق الحكيم مثل بخله وعدانه للمرأة، وهذه أمور تستطيع أن تسميها شعارات وجد فيها الحكيم نوعاً من الفن، وهو يتمسك بها على هذا الأساس، أما في الواقع، فهو لم يكن عدواً للمرأة بل كان من أكبر أنصارها ومحببيها، ثم وهو يظهر البخل في أشياء صغيرة، فإنها كانت دائمًا تثير فكاهة عميقة، وعندما تأتي لواقع الحياة تجد أنه وبعد ما يكون عن البخل، وأنا أذكر أنه قام بتزويج ابنته زوجته (ناجا، ونورا) تماماً مثل ابنته، وهذا شيء يندر أن يقوم به إنسان، ولو كان بخيلاً لم يكن سيزوج حتى ابنته، وأذكر أنه في شارعنا كان يوجد رجل "بك" موظف كبير، وكان بخيلاً إلى درجة أنه لم يكن يوافق على زواج ابنته، حتى هربت وتزوجت، وبذلك أفعى نفسه من أي التزامات بتجهيزها، أما توفيق الحكيم فقد كان كريماً وأنا أعرف ظروفه فقد فيها ما يعتبر ثروة ضخمة عندما تضربها في أرقام اليوم، ولو كان في مكانه إنسان عادى لهذه فقد لأموال ليس مسؤولاً عن ضياعها، ولكن توفيق الحكيم تقبل الأمر ببساطة وبفلسفة، ولذلك يندر أن تكون رأيت شخصية بكرم توفيق الحكيم، لأنه كرم يخفيه بعض الناس الذين يتظاهرون بالكرم، ويجبون أن يعرف الناس أنهم كرماء، يمكن لظروف الانتخابات والسياسة ، فينفقون أموالاً كثيرة، وينجحون في إخفاء بخلهم وتقديرهم، لكن الذي طبع على الكرم ويخفيه، هو كريم أصيل لأنه يعمل الكرم

للكرم، لا لكي تقول عليه أنه كريم، بل يتركك لتقول عليه أنه بخيل.  
وهكذا كان توفيق الحكيم كريماً، وكان أكرم ما يكون مع أسرته، مشغولاً  
بأبنائه كأب، فخوراً بالمرحوم إسماعيل، ويريد أن يطمئن دائمًا على زينب  
ومستقبلها بل حتى على ابنتي زوجته، ولكنه كان كأديب مشغولاً كثيراً  
بأدبه فيهباً له أنه ظلم أسرته، وأن هذا الوقت الذي انشغل فيه بالأدب  
كان يجب أن يكون من حقهم، وهذا غير صحيح، لأن الحكيم رب الأسرة  
قد أعطاهم حقهم وأكثر. وكان عليه أن يعطي أدبه حقه أيضاً، ولكنه كان  
يرى أن كل الوقت كان من المفروض أن يكون لأسرته، ولم يقل بهذا أحد،  
لأن أسرته لم تكن ستطيق تفرغه لهم.  
وأرى أن أبناءنا نحن الأدباء، يجب أن نتركهم لحريرتهم إلى حد ما لكي  
ت تكون شخصياتهم ويكبرون، لأن المenan الزائد عن حده ينقلب إلى ضده،  
وشعور توفيق الحكيم بالقصير تجاه أسرته كان شعوراً مبالغ فيه كثيراً،  
والدليل على ذلك أن أفراد أسرته نجحوا في حياتهم، وكان نجاحهم أساسه  
الحرية وعدم تدخله في شئونهم بما يعيقهم عن نمو شخصياتهم واعتمادهم  
على ذواتهم، لكن الظروف التي -للأسف الشديد- أنهت حياة إسماعيل،  
هي ظروف خاصة يمكن أن يقع فيها أي شاب، وليس لها علاقة إطلاقاً  
بأن توفيق الحكيم لو تفرغ له وجلس معه أكثر لكان ذلك موجلاً ل نهايته  
المحتومة.

ولا ينبغي أن يكون السؤال ماذا يبقى من توفيق الحكيم؛ لأننى عندما  
أنظر إلى مؤلفاته العديدة يكون السؤال:  
وما الذى لا يبقى منها؟ هذا هو السؤال المعقول، لأنها كلها مرشحة  
للبقاء، ولذلك فالفراغ الذى تركه توفيق الحكيم لم يسد، ولم يتزع عنه.  
ولا يبقى إلا أنأشكر المؤلف إبراهيم عبدالعزيز الذى

جدد ذكرى توفيق الحكيم، وجعلنى أعيش فى رحابه.   
١٤ / كتب محمد



## الأستاذ الصديق

"لولا نجيب محفوظ ما قامت للرواية العربية قائمة"

توفيق الحكيم

---

(٣) روز اليوفس ١٩٨٤/٩/٢

---

علاقة نجيب محفوظ ب توفيق الحكيم يمكن أن تعتبرها نوعاً من العلاقات الخاصة جداً في حياة نجيب محفوظ فيما يتعلق بعلاقته بادباء عصره، فقد أحب العقاد وطه حسين من بعيد وتأثر بهما من خلال كتبهما ولكن لم يحدث مثل هذا التلاقي الأدبي والروحي لنجيب محفوظ إلا مع توفيق الحكيم، لقد التقى في الأدب وفي الحياة، إلى الدرجة التي قال فيها نجيب محفوظ "ولم يفصلني عنه بعد ذلك إلا الموت".

إذن فنحن أمام علاقة خاصة بين نجيب محفوظ الذي يعتبر نفسه تلميذاً مباشراً لـ توفيق الحكيم فضلاً عن اتصالهما الذي لم ينقطع إلا برحيل الأول، لذلك فإن العلاقة هنا ليست من طرف واحد كعلاقة نجيب بطه حسين، أو بالعقد، أو ببحبي حقى الذي يختلف عنه أن نجيب قد عرفه رئيساً له في مصلحة الفنون لبعض سنوات، لذلك كانت علاقة نجيب بالحكيم علاقة متميزة يجدر بنا التعرف عليها كاملة من خلال الطرفين اللذين عرفتهما عن قرب، فضلاً عن الإلام بحياته الشخصية عبر رحلة الصداقة التي استمرت لأكثر من أربعين سنة.

### مقالات مهمتان

عرف نجيب محفوظ، توفيق الحكيم عن طريق مقالتين:

واحدة لطه حسين والأخرى للعقاد، والاثنتان كانتا عن شيء جديد اسمه "أهل الكهف"، وكان نجيب محفوظ وقتها طالباً بكلية الأدب قسم الفلسفة جامعة القاهرة، وقرأ "أهل الكهف" فوجدها شيئاً جديداً ورائعاً بحيث اعتبرها بداية جديدة للفن الأدبي العربي، وكان تأثيرها عليه كبيراً خاصة في نتيجتها الأساسية "الزمن" لذلك كانت "أهل الكهف" هي أحسن ما قرأ نجيب محفوظ للحكيم وإن كان يعتبر نفسه كاتب قد خرج من "عودة الروح" التي كونته أدبياً وكانت هي منطلقه في حياته إلى عالم الأدب والرواية ، حيث كانت "عودة الروح" هي الرحم الذي ولد منه نجيب محفوظ ليعيش في الحارة المصرية بجوها الشعبي الذي كان الحكيم أول من صورها، معبراً عن هذه الثورة أيضاً في ثلاثيته الشهيرة، ولكن الفرق أن الحكيم جعل من الثورة ذروة "عودة الروح" أما نجيب محفوظ فقد اهتم بالنتائج، مثل الإلحاح على مشاكل الفقر في الجماهير، وتصوير التيارات الفكرية الجديدة التي انتهت بالصراع بين الإخوان

---

المسلمين والشيوخين، وبينما توفيق الحكيم ينهى التنازع بين الأفراد بالتوافق في أحضان الثورة نجد أن نجيب محفوظ في ثلثته يجعل التماسك يعقبه الخلاف، والانحلال، وتدور العمل السياسي نحو الفكاك والفساد الذي ينتهي بالتبشير بمبادئ جديدة، ولا غرابة في هذا فكل من توفيق الحكيم ونجيب محفوظ يمثلان جيلين مختلفين، أحدهما عاش انتفاضة ثورة ١٩٤٥ والأخر عاش انكساتها.

وبعد أن تعرف نجيب محفوظ على توفيق الحكيم من خلال مؤلفاته، كان من الطبيعي أن يحدث اللقاء المباشر بعد أن أخذ نجيب محفوظ يعرف طريقه إلى عالم الأدب.

فبعد أن صدرت "زقاق المدق" لنجيب محفوظ، وجه نظر الحكيم لقراءتها صديق قال له : اقرأ هذا الكتاب وستطمئن بعد قرائته على مستقبل الرواية في مصر.

وقرأ الحكيم "زقاق المدق" وأعجب بها وتبأ ل أصحابها بشأن ممتاز ، وهذا ما أثبتته الأيام ، فقد أعجب الحكيم بنجيب محفوظ قبل أن يراه ، ولذلك سعى للقائه والتعرف عليه ، ولما عرف صديق لهما مشترك "هو محمد متولى" الذي كان مديرًا للأوبراء برغبة الحكيم في لقاء نجيب ، ذهب إليه وقال له إن توفيق الحكيم يريد رؤيتك .

وكان سعادة نجيب بالغة فقد اعتبر ذلك جائزه كبرى ، وجاء اللقاء الأول في قهوة "ريتز" .. تقدم نجيب من الحكيم على خجل واستحياء وقدم نفسه : أنا نجيب محفوظ.

فقال الحكيم : هو انت نجيب ؟ تعال داحنا غالبنا ندور عليك .. أهلا بك .. اتفضل أقعد .

وراح الحكيم يتأمل نجيب في ملامحه وحديثه ، فكان انطباعه عنه الذي لم يتغير بعد ذلك أبداً ، أن نجيب كريم النفس ، نقى ، وقد كان من المعتمد أن الأديب يشعر بشيء لا أقول من الغرور ولكن بثقة في النفس ، ولكن نجبياً كان في نظر الحكيم شيئاً نادراً من البساطة والتواضع على الدوام ، مما جعل الحكيم يقول عنه : أنه هو لا يوجد أحد غيره ليكون هو نجيب محفوظ ، إنه شيء واحد "شخصيته وإبداعه" ، ولو لا نجيب محفوظ ما قامت للرواية العربية قائمة.

ذلك هو رأي الحكيم في نجيب محفوظ ، ومنذ ذلك الحين اتصلت

---

علاقة الأدباء على المستوى الشخصي والإنساني، وتوعادا على اللقاء بعد لقانهما الأول.

### طرائف بيرو

كانت أهم اللقاءات تتم في قهوة "بيرو" في الإسكندرية حيث كان مجلس توفيق الحكيم، وأول يوم ذهب فيه نجيب إلى هناك استقبله الحكيم بلطفه المعهود ورأى بثاقب نظره أن يضيء له السبيل، فقال له : ممكن أطلب لك فنجان قهوة على حسابي وستضطر أن تطلب لي غدا فنجانا على حسابك لذلك بدلا من التعب فليدفع كل منا حسابه بنفسه.

قال نجيب: إذا كان ما يمنعك هو خوفك من أن اضطر أن أطلب فنجان قهوة غدا فإني أعدك لا أطلب ، وممكن تطلب لي الفنجان وأنت مرتاح.

ولكن الحكيم ضحك وقال لنجيب : وهل يعقل هذا وأنت بابن عليك طيب وابن حلال.. أطلب القهوة على حسابك أطلب.

وقد حدث ، ومن يومها ونجيب يدفع ثمن قهوته وطلبات ضيفه، بل كذلك طلبات ضيف الحكيم، وارتاح الحكيم لذلك وقرب نجيب إليه وغمره بعطفه، ولكن الحكيم في نظر نجيب، كريم بخلافالمعروف والمشهور عنه.

### حيل الحكيم

وقد شهدت جلسة "بيرو" الكثير من الطرائف والشخصيات الغريبة مثل نموذج لشخص ذي مركز مرموق.. ولكنه يهجم على كل من يخالفه في الرأي بعنف حتى يقلبه رأسا على عقب، فكان الحكيم إذا زاره ضيف متكبر ومتعال، أثار موضوعا للنقاش ليصطاد الشخص التقليل الظل، حتى إذا أخذ بيديه رأيه "بالعنطرة" المتوقعة وثبت عليه الشخص ذكر المركز المرموق ووجه له النقد القاسي، وسرعان ما يترك الجلسة وينصرف.

وهناك شخص آخر كان "علامة" ولكنه يتصف بأمررين: أولهما أنه ساخط على الدنيا ومن فيها، فإذا أراد الحكيم أن ينال من شخص مدحه أمامه، فسرعان ما ينهال عليه قدحاً وذماً.. وثانيهما: أنه غاوى "سمك" ودائماً ما يفحص المعروض من الأسماك بيديه، ثم يقبل على

---

الجالسين بранحته ويسافحهم، ولذلك يزعم الحكيم أن يديه متعيتان بسبب "الرومانيزم" ويترك الجالسين وحدهم لمنه السلام عليه.

وفي المقهى كان يجلس أستاذ ذو صوت رنان.. إذا تكلم أسمع محل "بيترو" كله، وخجل الحكيم من لفت نظره، فادعى أن خطاباً وصله من "مجهول" من جلساء المقهى يشكو من الصوت المرتفع، وعرض الحكيم الخطاب على هذا الأستاذ صاحب الصوت الرنان فثار وراح يتهم أغلبية الجالسين بأن أصواتهم لا تحتمل، فقد شك في الجميع إلا نفسه، وهو المقصود، وكلما جاء جليس قرأ له الخطاب بصوت يرن في المقهى من أوله لآخره.

وكانت ندوة الحكيم في "بيترو" هي ملتقى كل من يريد أن يلتقي بالحكيم أو نجيب وغيرهما من الأدباء المترددين على هذه الندوة، وعادة ما تكون الصحافة هناك لتنقل صوراً مختلفة مما يحدث في هذه الندوة الصيفية، وغالباً ما يكون نجيب مستمعاً أكثر منه متكلماً، وفي المرات القليلة التي كان يتكلّم فيها كان يطلب منه أن يتكلّم وكان كلامه غالباً ما يتفق فيه ورأي الحكيم إلا رأيه في المرأة وعلاقتها بها، ففي خلال مناقشة بين بعض الفتيات وبين الحكيم ردّ فيها رأيه عن عدم ارتياحه لدور المرأة، وعداؤه لنصرفاتها التي تقلد بها الرجل محاولة أن تتسلخ من جنسها، مؤكداً رأيه القديم في وظيفة المرأة كربة بيت، ومنظمة لميزانيته، ومنشئة للأجيال الجديدة، وأنه توفيق الحكيم فلم يكن يخلو حديثه مما يثير التعليقات وردود الأفعال، فقد قال: إن ارتباط الرجل بالمرأة شر لابد منه، لقد أصاب وجود المرأة حياة الرجل بالتعب، إن المرأة مخلوق تافه خلق من ضلع تافه للرجل ورغم ذلك فقد سقطت على الرجل.

وفي الوقت الذي انطلق فيه توفيق الحكيم مقهئها وقد استند على عصاه الشهيرة لاحظ بعض المرافقين لانفعالات نجيب محفوظ علامات الدهشة على وجهه دون أن يخرج عن صمته إلا بابتسامة استفزت إحدى الفتيات لتسأله أن يبدى رأيه، فقال: أنا موافق على كل اللي قاله أستاذنا الحكيم موافق عليه، كله لكن مسألة إن المرأة مخلوق تافه لي فيها رأى أنا مختلف فيه معاك يا أستاذنا اسمح لي أصلها لو كانت مخلوقاً تافهاً كان بيقى الرجل مخلوقاً تافهاً أيضاً.

---

ولا يصدق نجيب محفوظ حكاية عداوة الحكيم للمرأة ولا يأخذها إلا على أنها دعابة من دعابات الأستاذ الكبير.

ولأن قهوة "بيترو" كانت الملتقى الصيفي للحكيم، ونجيب مكتشفها، وصاحب اقتراح الالقاء فيها، فقد كان يوم إغلاقها يوماً محزناً رغم أن إغلاقها كان متوقعاً لارتباط ذلك بمصير صاحبها "بيترو" الذي كان قد جاوز المائة من عمره حين رحل ومات، فأغلق المحل ثم هدم لإقامة عمارة ضخمة في موقعه، ولكن ذلك لم يمنع من استئناف ندوة الحكيم في قهوة أخرى هي "الشانزليزية" في الإسكندرية أيضاً، وإن كانت "الأهرام" - الصحفة - قد جعلت الحكيم ونجيب أكثر قرباً من بعضها حيث تجاور حجرتيهما، فكانت ندوة "الخميس" التي يطلق حولها الأدباء والصحفيون، وكثيراً ما رأيت نجيب وقد جلس إلى الحكيم دون أن يكون أحد معهما قبل أن تبدأ الندوة، يتحادثان همساً فيما لا يعلمه ثالث غير الله.

ولم يعد الصديقان يفترقان سواء في القاهرة أو الإسكندرية، وطوال هذه المدة كما يقول نجيب محفوظ : عرفت الحكيم إنساناً متواضعاً دمت الخلق بارع الحديث.

### هذا السر

وكما لم يصدق نجيب إشاعة عداوة الحكيم للمرأة سوى أنها مجرد دعابة وبراعة حديث، فإنه لم يصدق كذلك مسألة بخله الشهير لأنه عرفه كريماً معه، رغم أن الحكيم كثيراً ما يورط نجيب في دفع الحساب لبوفيه الأهرام، فهو يتناهى حساب ندوة الخميس ويصعب على نجيب منظر ساعي البوفيه وهو يسأله: حساب توفيق بيته يا نجيب بيته، مما يضطر نجيب أن يغطي الحكيم فيدفع عنه الحساب، فأين إذن كرم الحكيم الذي لمسه نجيب؟

إننا هنا نذيع سراً لأول مرة ، لقد عزم توفيق الحكيم صديقه نجيب محفوظ على طعام الغداء على مائدة منزله "بجاردن سيتي" على نيل القاهرة، وإذا كان هذا الكرم الحكيمى مع نجيب محفوظ قد ظل سراً حتى نشره الآن، فهناك نوع آخر من الكرم المعلن على رؤوس الإشهاد حينما احتفلت "الأهرام" بعيد الخميس لميلاد نجيب محفوظ، ونشرت مانشيتاً بعنوان "معجزة توفيق الحكيم مع نجيب محفوظ" .. والتفاصيل:

كان المدعون ٢٠٠ شخص، وفجأة حملقت ٤٠٠ عين منها ٣٩٨ عيناً إلى توفيق الحكيم، إلى ذراعه، وهي تتدلى بيسها في جيب سترته الداخلية، وعيناً توفيق الحكيم تحملان وراءها في اللفة الصغيرة جداً التي أخرجتها أنا ملئه من جيبي، ويحلها وينقض ورقتها، فإذا بصينية ميكروسكوبية من الفضة يتناولها إلى نجيب وكلماته تختلط بابتسامة ليقول للجميع ملوحاً بالصينية في الهواء حتى يتمكنوا من رؤيتها : هذا من حر مالي .. والله .. مثل كده ولا إيه؟ أى والله من حر مالي صحيح. ويحتفظ نجيب محفوظ بالهدية الحكيمية وهو لا يكاد يصدق عينيه، ثم تابع الحكيم قوله: بأن أدب نجيب محفوظ معجزة لا تتكرر لأنه استطاع أن ينتزع منه هذه الهدية.

ولم ينس نجيب محفوظ أن يشكر الحكيم على المعجزة التي وقعت فعلاً وأكده ثقته من أن هذه المعجزة لن تتكرر لأن توفيق الحكيم الفنان العظيم لا يكرر نفسه أبداً.

وإلى جانب الركن الخاص الذي تحمله كتب توفيق الحكيم في مكتبة بيت نجيب محفوظ في الحجرة الثالثة، حجرة الطعام التي تشغل مكتبة نجيب حيزاً منها وأمامها مكتب بسيط، وضع نجيب الصينية الفضية هدية الحكيم إليه، في الدولاب الزجاجي الكائن في مدخل شقته، وبه الأوسمة والنياشين التي حصل عليها نجيب، تتصدره الصينية التي نقشت عليها عباره "إلى عملاق الرواية العربية نجيب محفوظ مع الحب والإعجاب - والتوفيق - توفيق الحكيم".

وإلى جوار الهدية الأولى وضع نجيب الهدية الجديدة التي أهداها له الحكيم بمناسبة احتفال أدباء مصر بالعيد السبعيني لنجيب محفوظ، والهدية عبارة عن "قلمين" ، ولم يكن كرم الحكيم مع نجيب مجرد تعبير عن حب صديقه بل كان اعتراف أستاذ يقدر الرجال ومواهفهم ، فقد كان يعتبر نجيب محفوظ هو "كولومبس" الرواية العربية الذي قادها إلى بر الأمان.

### دفاع عن أفكار الحكيم

وبقدر فهم الأستاذ لموهبة تلميذه وتقديره لها، كان فهم التلميذ لمواقف أستاذته وتقديره لها ودفاعه عنها، وتحمله في بعض الأحيان لنتائجها.

فعندما كتب توفيق الحكيم بيان الأدباء الشهير تعبيراً عن حالة التعلم من وضع اللالسلم واللاحرب قبل حرب أكتوبر ١٩٧٣، كان نجيب محفوظ ثانى الموقعين بعد الحكيم على ذلك البيان، وما كان لذلك من نتائج غضب السلطة التى أصدرت أوامرها بالتعتيم الإعلامى عليهم، وعلى غيرهما من وقعوا البيان، فلا ينشر لهما أو عنهم شيئاً. ثم جاءت ظروف وملابسات جعلت الحكيم يدعو إلى "حياد مصر" مما جعل بعض الكتاب يهاجمه ويطالبه بأن يبقى فى إطاره ولعبه كفنان ولا شأن له بالسياسة، وكان من أبرز المنتقدين للحكيم، أحمد بهاء الدين، ولكن نجيب محفوظ تصدى بدافع عن الحكيم بنبرة عالية على غير عادة الهدوء الذى تعودناه منه فقال:

أنا أخالف الأستاذ أحمد بهاء الدين الرأى وأتساءل بأى حق يحجر على أحد ويحدد له العمل الذى يؤديه.

وعندما يطرح توفيق الحكيم فكرته فى مسرحية "الطعام لكل فم" بأنه لا قيمة لتحطيم الذرة عند الناس إذا لم تؤد إلى تحطيم الجوع. ويشرح دعوته قائلاً : أن الفن يقول فكرة والسياسة تطبيقه، فالعلم أساس كل شيء فى هذا العصر .. ويا حبذا لو اتجهنا إلى تطوير التكنولوجيا المصرية حتى لا تصبح فى موقف من يعتمد على دولة معينة، وهنا أذكر تجربة شخصية، فانا أعاني من مرض جلدى مزمن وقد جربت أدوية أجنبية كثيرة ولكن الدواء الذى أفادنى حقيقة هو "الودرم" الذى استخلصه الدكتور "الظواهرى" من نبات الصبار الذى يملأ صحراء، فهذا مثل صغير لما يجب أن تكون عليه القضية.

وعندما يخوض الحكيم تجربة فنية جديدة بمسرحية "يا طالع الشجرة" اسمها مسرح اللا واقعية الشعبية الفكرية، أو ما اشتهر بعد ذلك على لسان النقاد بأنه "مسرح العبث" يوضح نجيب محفوظ موقفه فيقول: بعض النقاد حاولوا تفسير مسرحية "يا طالع الشجرة" على أساس أنها عبئية، ولكن هذه المسرحية لا يمكن أن تتنمى إلى مسرح العبث، إنها بما فيها من أفكار جديدة وبحث فلسفى تتنمى إلى مسرح الطليعة.

ولأن الحكيم كان دائمًا صاحب الأشكال والتجارب الجديدة فقد أراد أن يطبق منهج الحوار فى سلسلة مقالات اسمها "حديث مع الله" وفي الوقت الذى هاجت فيه الأقلام وماجت تهاجم الحكيم، كان نجيب

محفوظ أكثر الناس وعيًا وفهمًا وتقديرًا لما كتبه الحكيم، وكان رأيه أن الذين هاجموه نظروا إلى الشكل فقط دون أن ينظروا إلى المضمون.

ويرى نجيب محفوظ أن توفيق الحكيم هو عبد الوهاب الأدب فالاثنان يتأثران بالتجارب العالمية، والاثنان يتميزان بالمعنى والذكاء، فضلاً عن الأصالة المصرية لكل منهما، في الحان عبد الوهاب مصر هي التي تغنى، وفي كتب الحكيم مصر تتحدث عن نفسها.

وعندما طالب البعض توفيق الحكيم أن يصمت ولا يتكلم إلا عندما يكون لديه ما يقوله، كان موقف نجيب محفوظ أن الحكيم لا يزال قادرًا على التدفق والعطاء.

وكما كان الحكيم ونجيب متفاهمين فكريًا كانا يتعاونان دائمًا من أجل حرية الفكر، فقد اشتراك الأديبان الكبيران في كتابة رسالة وقعها بامضانهما يطالبان فيها إبراهيم نافع نقيب الصحفيين في ذلك الوقت بعودة الناقد د. غالى شكرى والذى هاجر إلى باريس بعد إبعاده ضمن من أبعدوا من الكتاب خلال صراعهم مع السلطة في السبعينيات، وقد نجحت بالفعل مساعي الحكيم ونجيب في إعادة غالى شكرى إلى الوطن الأم، لقد كان الصديقان يتعاونان دائمًا فيما يعتقدان أنه خير انطلاقاً من مواقف يؤمنان بها ومبادئ يصدران عنها تجاه الآخرين أو تجاه كل منهما نحو الآخر، ففي خلال فترة مرض الحكيم كان نجيب محفوظ هو أكثر الزائرين له اطمئناناً عليه ووفاء له بعد أن انفض عنه المتسلقون حين غابت شمسه أو أوشكت على الغروب، وكذلك كان الحكيم يقول عن نجيب: أنه من أحسن الناس الذين أحبهم أخلاقاً.

وكان لفاؤهما الأخير في مرض الحكيم الأخير، حين دخل عليه نجيب وسلم عليه ، فقال له توفيق الحكيم: أنت مين؟  
وعند ذلك شعر نجيب بحزن عظيم وخرج مكتبراً مردداً بينه وبين نفسه: اللهم أحسن الخاتمة.

### ثم دمعت عيناي

وكان نجيب محفوظ من أشد المحزونين على فراق الحكيم، وكتب يومها يقول: ليست كلمة رثاء فالرثاء للموتى، والحكيم قد يختفى من حياتنا الظامنة لحضوره ولكنه يبقى حيا في أرواحنا وعقولنا وقلوبنا إلى ما شاء الله.

و قبل أن يرحل الحكيم كان قد سلم رأية الأدب الروانى ، منذ وقت طويل لنجيب محفوظ الذى اعتبره خليفة فى هذا المجال ، وأهم وأول الروانين بلا نقاش.

وكذلك كان نجيب محفوظ هو أهمهم حينما فاز كارل اديب عربى بجائزة نobel فى الأدب لعام ١٩٨٨ .

ويقسم نجيب محفوظ: حين جاءونى بالخبر تذكرت والله العظيم توفيق الحكيم ثم دمعت عيناي.

لقد كان نجيب يرى أن الحكيم هو أحق بالجائزة ، ولكن القدر كان أسبق برحيل الحكيم وأسبق بحصول نجيب على جائزة nobel .

ولكن ماذا كان يمكن أن يكون عليه الموقف لو حصل نجيب على الجائزة فى وجود توفيق الحكيم؟

يقول نجيب: ماذا كنت أتصور موقفى أنا وليس موقفه هو، هو يعلم به الله، أما أنا فكانت حالتى ستكون زفتا وقطرانا على.. للعلاقة الشخصية والعلاقة العامة ولرأيى وتقديرى، هلأخذ الجائزة وكأنى سرقتها؟ كان الوضع سيكون سينا جدا.. لو حدث ذلك لهربت من البلد بالفعل.

وقد تأثرت السيدة.. زينب ابنة توفيق الحكيم بمشاعر نجيب محفوظ تجاه والدها وحملتى رسالة شفوية إليه عندما علمت أنتى ذاهب لإجراء حوار معه.

تقول زينب فى رسالتها إلى نجيب محفوظ: لقد شعرت يا أستاذ نجيب عندما أخذت جائزة nobel كان أبي توفيق الحكيم هو الذى أخذها، وشعورك الكريم نحوه حينما تذكرته ضمن من تذكروهم، طه حسين، والعقاد، يدل على وفاء قل أن يوجد ولذلك كان شعورى بالفرح العظيم أنك أنت الذى حصلت على الجائزة وليس أى أحد آخر.

وكان رد نجيب على هذه التحية: الواقع الذى لاشك فيه أنه مادامت الظروف قد أنت بهذه الجائزة لتلميذ فهذا اعتراف ضمنى بأن أستاذه قد أخذها عن طريق الاستحقاق إن لم يكن عن طريق الفعل.

### زار عنا جمِيعاً

ولما كانت حجرة مكتب نجيب محفوظ تضيق عن استقبال الإعلاميين الذين لم يستطع منهم فرارا بعد nobel فقد فتحت له حجرة

---

مكتب توفيق الحكيم ليستقبل فيها ضيوفه، وقد اعتذر نجيب محفوظ عن الجلوس على مكتب الحكيم واختار مقعدا يجلس عليه لإجراء المقابلات الصحفية، لقد تهيب الرجل صاحب الوفاء العظيم من أن يجلس على مكتب أستاذه وصديقه توفيق الحكيم والذي يتذكر له حكاية كان قد رواها له، فقد رأى الحكيم الآخرين مصطفى عبد الرزاق، وعلى عبد الرزاق صاحب كتاب "الإسلام وأصول الحكم"، يتقدمهما أخوهما الفلاح المزارع على مالهما من علم وفضل، وشعر الحكيم باحترام عظيم لهذه الأسرة، وعندما يتذكر نجيب هذه الحكاية يرى أنه يجب عليه إلا يتقدم أستاذه توفيق الحكيم أو أن يجلس حتى على مقعده، فقد احترم نجيب مع الحكيم أسرة آل عبد الرزاق التي قدم اثنان من علمائهما شقيقهما المزارع على نفسيهما تقديرًا لجهده وتضحيته، ويعلق نجيب وقد رفض الجلوس على مكتب توفيق الحكيم: فما بالك والحكيم هو زارعنا جميعا.



---

**العقد هو الحرية**

---

"أحببت العقاد حبا يفوق كل وصف"

نجيب محفوظ

## (\*) أستاذى

لا أعرف على وجه التحديد متى وأين وكيف عرفت العقاد، ولكنني أظن أننى عرفته ككاتب "الوفد" السياسي الأول منذ أن بدأت أتابع الجرائد منذ ١٩٢٦، وأنذكر أننى قرأت إعلاناً عن طبع "الديوان" للعقاد، فسألت - أظن - والدى وكانت له معرفة بالأمور العامة ومتابعاً للصحف: هل العقاد صاحب "الديوان" هو العقاد الذى نقرأ له مقالات سياسية؟

فأجابنى أنه هو نفسه العقاد.

فأشتركت "الديوان" وأعجبنى شعر العقاد وجذبلى، فقد كنت متابعاً للحركة الشعرية من باب الثقافة لأننى من قراء الشعر العربى، وقد قرأت للكبار الشعراء فى المختارات التى كانت تصدر، وتضم مجموعات منهم، لم أقرأ دواوين كاملة لهم، وإنما عرفت من هذه المختارات: المتتبى، وأبو العلاء، وأبو نواس، والبحترى ، كما عرفت من خلال قراءاتى لـ "الأغانى للأصفهانى"؛ وـ "الكامل" للمبرد، كثيراً من شعراء الأمويين والجاهليين، وهذه الأسماء التى ذكرتها من الصعب المفاضلة بينها، ولكن المتتبى وأبو نواس لهما شاعرية خاصة، وقليلاً ما كنت أحفظ ما أقرأ من الشعر، ولكن ما يعجبنى كنت أسجله. وقد جريت كتابة الشعر العاطفى، شعر المراهقين. وقد جعلنى اهتمامى بالشعر أتابع العقاد بعد أن جذبلى إليه فى "الديوان" فقرأت كل اشعاره التى كانت تأخذ اتجاهها عقلياً مما اعتبرته من خط "المعرى" ، وبذلت أتعرف دور العقاد فى حركة الشعر كواحد من "مدرسة الديوان" التى تضم شكري والمازنى والعقاد ، وتابعت الخصومة الشعرية بين العقاد وأحمد شوقي. وكنت

(\*) هذه المقدمة أملأها نجيب محفوظ للمؤلف ووقعها فى ٢٠٠٠/٣/١١.

"عقادياً" في هذه المتابعة فقد جاء العقاد ثورة على الكلاسيكية التي كان أحمد شوقي أمير الشعراء ممثلاً ورمزاً لها الأول، لأنك عندما تحاول أن تهدم الهرم الأكبر فإنك تكون حينذاك قد استغنىت عن هدم الأهرامات الأصغر، ومن يريد أن يأتي بمدرسة جديدة في الشعر كالعقد لابد له أن يهاجم هذه القمة المتمثلة في أمير الشعراء، وإلا ستكون دعورته بلا معنى، فإن استطاع أن يستخرج المأخذ والعيوب من شوقي فيكون بذلك قد استغنى عن هدم بقية أصحاب المدرسة القديمة، ومع ذلك فإن العقاد في كتاب له عن الشعراء - لا أذكر اسمه بالضبط - كان منصفاً وموضوعياً لدرجة كبيرة لشوقى وأعطاه حقه في مجاله، لقد كان العقاد أكبر مؤسس لتطور حركة الشعر، وخرجت منه مدرسة "أبوللو" وغيرها، ولكن عندما جاءت المدرسة التي خرجت على القافية ورضيت بالتفعيلة ، اعتبر هذا ليس شعراً واتخذ منه موقفاً معادياً كمسنول عن لجنة الشعر في المجلس الأعلى للفنون والثقافة، حين كان يحول ما يأتيه من نصوص الشعر الحديث إلى لجنة النثر، لعدم إيمانه بهذا الشعر وشعرائه، وكان من الغريب أن يبدأ العقاد حياته الأدبية مجدداً في الشعر ثم ينتهي وهو ضد التجديد.

ولكنني عن نفسي قبلت الشعر الجديد لأنني أصغر من العقاد وأكثر مرونة، لأن العقاد صاحب مدرسة في الشعر، فمن الطبيعي أن يكون من الصعب عليه أن يتحول إلى مدرسة أخرى.

والعقد شاعر كبير لا شك في ذلك ، ولست وحدى الذي يرى العقاد شاعراً كبيراً، بل إن طه حسين بايعر العقاد أميراً للشعراء، وكنت شاهداً على هذه المبايعة في "حديقة الأزبكية"، وسمعت طه حسين وهو يتحدث عن العقاد بكلام جميل جداً، جداً، ثم قال: إن الناس يقولون إن إمارة الشعر خالية بوفاة شوقي ، ولكن العقاد يملؤها بكل جذارة. غير أن طه حسين قد عاد بعد ذلك فترراجع عما قاله<sup>(٢)</sup>.

(٢) أعلن طه حسين عام ١٩٣٤ - أي بعد وفاة شوقي بعامين - مبايعته إمارة الشعر للعقد.

وكان قبل هذا قد قال:

إن إمارة الشعر معقود لوازها لشعراء العراق.

وبلغت هذه الآراء لشكري أحد مؤسسى "مدرسة الديوان" الشعرية، فعجب أن يشارك طه حسين في هذه المعارك التي تدور حول إمارة الشعر، وأن

وليست هذه هي الواقعة الوحيدة، فقد قال عن العبريات ، إنه لم يفهمها ، وكان ذلك بعد وفاة العقاد. ويبدو أن كثيرين كانوا يسامونه في حياته خوفاً منه، لذلك كانوا يكتبون شيئاً غير ما يضمروننه ولا يعلونه. أما بالنسبة للعقد فقد وقف مؤيداً لطه حسين في أزمة "الشعر الجاهلي" وأزمة طرده من الجامعة وكتب عن "دعاء الكروان" لطه حسين نقداً من أجمل ما يكون، وقليلاً ما كان يكتب بهذا الحماس وهذا الجمال. جانب آخر من إيداعات العقاد هو الكتابة السياسية ، فقد اشتغل بالسياسة وكتب فيها، وكان اشغال الأدباء بالسياسة واجباً لابد منه في الحركة السياسية، ولو لم يقوموا به لكان ذلك عيباً كبيراً جداً، لأنه ليس من المعقول أن ينشغلوا بأدبهم عن القضية الوطنية ، وينسون بلدتهم وهي تجاهد ضد الاحتلال، والشباب يموت وينفي .. الخ.

ولم يكن لانشغال الأدباء بالسياسة أثر سلبي على أدبهم. لأنه كان من الضروري أن يقوموا بعمل آخر ، فلو لم يكن العقاد مثلًا كاتباً سياسياً لكان صحيفياً من أجل لقمة العيش، إذن لابد من عمل، فلا يوجد أديب متفرغ للأدب لأنهم جميعاً كانوا محتاجين للوظيفة ، فطه حسين كان أستاذًا بالجامعة ، والمازنی صحيفاً، وشکری مدرساً، والعقاد صحيفاً، وهكذا فلم يوجد أديب غير محتاج للوظيفة سوى محمود提مور ، ولكن يجب أن نفرق بين الاشتغال بالسياسة والعمل من أجل الوظيفة، فالوظيفة وراءها الحاجة المادية ، والسياسة وراءها دافع وطني ، حتى لو كان هؤلاء الأدباء ينتمون لأحزاب مختلفة ينضوون تحت لوائها ويكتبون من خلال صحفها ، فهذا ليس عيباً طالما أنهم مقتعمون بانتسابهم ، فالعقد مع حزب الشعب - حزب الوفد - وكل الشعب كان مع سعد زغلول، أما

---

تصدر هذه الآراء عن أديب عربى مثل طه حسين، بالإضافة إلى أنه ليس بالشاعر ، وليس له موقف شعرية مشهورة ، فكتب طه حسين إلى شکری يقول:-  
"قل لشکری وقد غلا ونمادى

بعد هذا فقد بلغت المراد

إن تكن مكثراً فرب مقل

حاول الشعر مرة فاجاد

وما ليث طه حسين أن عاد فأعلن بعد ذلك فقال:

أحب أن أؤكد أننى لم أبایع العقاد إمارة الشعر، وما كان لى أن أبایعه لأننى لم أكن شاعراً !! .

طه حسين فكان مع حزب الأحرار الدستوريين لفضلهم عليه في البعثة، بعكس ما كان متوقراً من طه حسين حيث أن طبقته وسلوكه وأفكاره كلها كانت ترسيخ لأن يكون وفدياً، وقد حدث ذلك متأخراً بعد أن جاءه الغدر من الباشوات الذين خدمتهم، فهم الذين أقالوه من الجامعة أيام إسماعيل باشا صدقى، مما عرض طه حسين لازمة شديدة لقلة المعاش بسبب قلة مدة الخدمة. وكان طه حسين مضطراً للمستوى معيشة معين بسبب زواجه من سيدة فرنسية، وأظن أن الفراشى استاذن النحاس وذهب لمقابلة طه حسين وعرضوا عليه أن يكتب في صحفهم لكي يستطيع أن يتجاوز الأزمة، ولكن طه حسين كان كريماً فاشترط عليهم أنه لن يكتب لمهاجمة "الأحرار الدستوريين".

وفي الوقت الذي انضم فيه طه حسين كاتباً في "الوفد" خرج العقاد غاضباً من "الوفد" بعد أن اختلف معه وهو كاتبه الأول، وكانت المشكلة التي أقام عليها العقاد نظريته هي : صحيح أنه كاتب وفدي، ولكن رأيه في هذه المسألة<sup>(\*)</sup> غير رأي "الوفد"، وهو يرى أنه في ذلك حر في رأيه، لكن النحاس رئيس "الوفد" رأى أن الكاتب الحزبي قد يختلف مع الحزب وله أن يعبر عن اختلافه في الجلسات المغلقة فيما شاء ولكن إذا كتب في جريدة الحزب وهو حزبي، فإنه يجب أن يتلزم برأى الحزب أو يترك الموضوع الذي له رأى يختلف فيه مع رأى الحزب، ولكن أن يكتب في جريدة حزبه متحدياً حزبه، إذن فلا يوجد التزام حزبي، من أجل هذا دفع العقاد كبرياً وغضبه لأن يخرج على الحزب الذي وحبه حياته كلها وقلمه، ووجد نفسه مضطراً لكتابه قساند في مدح الملك وما شابه ذلك.

ولكن تحدى العقاد وكبرياً أخفى عنا الكثير من شخصيته الحقيقة.

(\*) رفض العقاد أن يتخذ موقف الوفد تائيداً لوزارة نسيم باشا التي أنت لإعادة دستور ٢٣ ولكن العقاد رأى أنها تحيد عن هدفها فعاتبه النحاس باشا عتاباً فاسياً قائلاً له: أنا زعيم الأمة أؤيد الوزارة فما عساك تصنع يا عباس يا عقاد؟ فرد العقاد ردًا أقسى حين قال له : أنت زعيم الأمة لأن هؤلاء انتخبوك (مشيراً إلى بضعة أشخاص من أعضاء الوفد) ولكنني كاتب الشرق بالحق الإلهي.

النحاس: إن الوزارة باقية مadam الوفد يؤيدوها ويضع نقطتها فيها.  
العقاد: لن تنته برأي هذا القلم إلا وقد انتهى أجل هذه الوزارة (وأخرج قلماً صغيراً من جيبه). وحدث الفراق بين العقاد والوفد.

---

إن من عاشروه معاشرة شخصية يقولون إنه أظرف من المعروف عنه ، وفيما يبدو أنه كان يمسك العصا كدفاع عن النفس ، والسياسة كانت تقتضي مثل هذا العنف ، وأيامها كانت توجد جمعية "الكف السوداء" التي تقوم بحركة اغتيالات ، وكان هناك ناس "يقتلون آخرون ينفون" ، فكان العقاد عنيفا ، ومن يخالفه في الرأي كان يرد عليه بعنف ، ويبدو أن هذا كان طابع العصر ، فلم يكن هناك مجال للكتابة الهادنة الموضوعية في بلد ثانر دموي ، وهذه السمات قد انتقلت للأقلام ، فطبيعة العصر قد طبعت القلم نفسه ، وكان العقاد ذا قلم قوى ، وياويل من يتعرض له.

ومع ذلك فقد حدث أن تعرضت للعقد ذات مرة - رغم حبه له ، فقد وجدته قد ظلم الرواية حين قال : إن الرواية ليست فنا كالشعر ، أى أنها ليست في منزلة الشعر ، فرددت عليه بأدب : إن الرواية الجيدة مثل الشعر الجيد ، وكما توجد الرواية الرديئة يوجد الشعر الرديء أيضا ، والحقيقة أن العقاد لم يرد لأنني تكلمت بموضوعية شديدة ، وبأدب شديد ، دون استفزاز أو هجوم ، وهذا ما كان يدعوه للرد بعنف.

والحقيقة أيضا أن العقاد أنصفني حين تقدمت لمسابقة مجمع اللغة العربية ضمن من تقدمو بقصصهم ، ولكنهم اختلفوا فيها ، وكان المازنی في لجنة التحكيم وكان يريد إنصافى ، وبالصدفة كان العقاد يمر على المازنی لكي يرجعا سويا ، فوجد خناقة ، فقالوا له تعال لتكون أنت الحكم مادمت قد حضرت ، فنحن مختلفون بين نجيب محفوظ ، وسعيد العريان ، وهذه رواياتهما ، وكانت جماعة التقليديين والأزهريين يريدون إعطاء الجائزة لمحمد سعيد العريان ، والمازنی يريد إعطاء الجائزة لى ، فلما قرأ العقاد لكل منا قال : إنه لا يوجد وجه للمقارنة بيننا ، وانتهى الخلاف إلى إعطانا الجائزة مناصفة ، وكان سعيد العريان يقول دائمًا - مفتخرًا - إنه أضع على الجائزة.

وكانت الأعمال التي تقدمت بها لنيل جائزة المجمع هي : "القاهرة الجديدة" ، و"خان الخليلى" ، و"زقاق المدق" ، فالعمل الأول أزعج العمانم لوجود ثائر على المجتمع في "القاهرة الجديدة" ، وقالوا : ما هذا لقد خرب الدنيا ، وهكذا قالوا عن "زقاق المدق" التي كانت تعريه للمجتمع ، وهم طبعا من جماعة التقليديين الأخلاقيين الذين يراعون مثل هذه الأمور ،

فقال المازنی: إن "رقاق المدق" هي التي تستحق، فلنعطي الجائزة لـ "خان الخليلى" لأننا نعطيها للشخص، ومن هنا اختلفوا حتى دخل العقاد واتخذ موقفه الذى أنسفني فيه.

وكان المازنی هو أول من نبهنى للابتعاد عن هذا الاتجاه، فقد بصرنى بمخاطر الواقعية ، ومع ذلك كان منصفاً لي ومتحيزاً لرواياتي. خلاصة القول أن العقاد كان شخصية فريدة وكانت لديه من الشجاعة لأن يعلن رأيه مهما كلفه ذلك من مخاطر، وقد عرفنا كيف تصدى لتحطيم أكبر رأس في البلد<sup>(١)</sup> متعرضاً بذلك للملك فؤاد ودفع ثمن ذلك تسعة أشهر في السجن، وليس صحيحاً أن العقاد التزم الصمت بعد الثورة ، بل يقال إن العقاد في بيته كان "يطول لسانه" وكان ذلك يصلهم ، لكنهم طبعاً كانوا يعرفون للعقد مكانته فيتعاضدون عن آرائه المضادة، أما لماذا لم يكتب العقاد هذه الآراء؟ فلأنه لم تكن هناك جريدة يمكن أن تنشر له رأياً مخالفًا للثورة، فهذه لا تؤخذ عليه لأن هذا هو واقع الحال القائم آنذاك، فضلاً عن عوامل الشيخوخة، وكل واحد في أواخر أيامه يريد أن يرتاح لا أن يقضى أيامه الباقية في السجون والمعتقلات. لقد أحببت في العقاد فكره وموقفه عموماً وموسوعيته وكبرياته ، وكرهت فيه استسلامه للغضب أكثر من اللازم.

إننى أترحم على العقاد وأنذكر الأيام الجميلة التي كنت أنتظر فيها كتاباً للعقد الذى يبقى منه اليوم: شعره وترجمه ورواياته "سارة" ، وأتمنى لو كنت أقرأ كما كنت أفعل قبل ضعف بصرى لراجعت قراءة شعر العقاد، وقراءة كتابه عن "سعد زغلول".

لقد كنت أفضل أن أقرأ العقاد لا أن اسمعه، فصوته ليس جميلاً، ثم إنه رجل عقلانى تتعب من متابعته، بعكس طه حسين الذى كان رجلاً

(١) في البرلمان أعلن العقاد "إن الأمة على استعداد لأن تسحق أكبر رأس يخون الدستور أو يعتدى عليه، وكان الملك فؤاد بالطبع هو المقصود باعتباره أكبر رأس في البلاد، وتربصت حاشيته بالعقد وجمعت مقالاته وتصييده منها ودبرت له تهمة العيب في الذات الملكية التي سجن بسببها تسعة أشهر أثرت على صحته وجعلته يرتدى الكوفية الشهيرة ولكنها أبداً لم تؤثر على صلابته وعناده فخرج منشداً:

لبنت جنين السجن تسعة أشهر  
وها أذنا في ساحة الخلد أولد.

---

موسيقيا سهلا. لقد تربيت على كتب العقاد، كشاعر وكتاقد فهو صاحب نقد قوى وليس تأثريا أو وجدا نيا ولكنه يقدم لك الدليل العقلى على ما يقوله نقا لكاتب أو شاعر أو أديب، كما أعجبنى ككاتب سياسى، وككاتب للترجم والإسلاميات، وقد فرأته فى كل هذه الألوان ، و كنت معجبا بالمنطق والعقل والدقة التى اتبعها العقاد فى كتاباته، وأعتبر كتابه عن "سعد زغلول سيرة وتحية" تحفة من التحف.

وإذا كان بعض النقاد يأخذ على العقاد أنه كان يأخذ موقف المدافع عن الشخصية التى يكتب عنها ويحشد لها كل الأدلة التى تجعلها شخصية مثالية، إلا أننى أرى أن أى شخصية يدافع عنها العقاد لا يدافع عنها إلا بعد أن يدرس حياتها وتاريخها دراسة دقيقة ، فالفكرة لم يأت بها العقاد من بيته، أقصد أن العقاد لم يأت مثلا بفكرة مسبقة عن "عقبالية عمر" دون أن يعرف عمر، هذا غير معقول ، ولكنه قرأ تاريخه قراءة مدقق محقق ، فجاءت فكرة "عقبالية عمر" وبالتالي يأتي بالشاهد الدالة عليها.

وإذا كانت د. بنت الشاطئ قد اعترضت على منهج العقاد فى عدم الإشارة إلى المراجع التى يستعين بها العقاد فى كتابه واعتبرت ذلك خطأ علميا إلا أننى أرى أن منهج العقاد كان سمة من سمات العصر. إنما طبعا تثبت المراجع جاء بعد انتشار الجامعات والأكاديمية والتفكير الأكاديمى.

ورغم إعجابى الكبير بالعقاد إلا أننى لم أسعد بلقائه ، ولم أعرفه معرفة شخصية ، ولكن صديقا هو الدكتور توفيق الطويل كان يحضر ندوته فى بيته صباح كل جمعة، قال لي : ما دمت معجبا بالعقاد ومغريا به إلى هذه الدرجة فلماذا لا تحضر معى ندوته؟ ولكننى لست من النوع الذى يحب الزيارات ، ولذلك كنت من تلامذة العقاد وأتباعه من منازلهم، وإن كنت حضرت له فقط محاضرة واحدة فى كلية الآداب، فطبيعتى كرجل منزو وتجعلنى أحب من بعيد رغم أننى أحببت العقاد جدا يفوق كل وصف ، وكانت أذهب إلى مكتبة "الأنجلو" لشراء الكتب وكانت أجد العقاد جالسا يقلب الكتب، ولكننى لم أجرؤ أبدا على الاقتراب منه والتسليم عليه، مقدرا ابنه ماكه فيما هو فيه، فلم أضع يدى فى يده طوال عمره رغم إكبارى العظيم له واعتبارى واحدا من تلامذته.

لقد سعدت كثيرا بتتبع الأستاذ إبراهيم عبد العزيز للوجه

الإنساني، وهو الوجه الآخر من حياة الأدباء؛ توفيق الحكيم ويعيى حقى وطه حسين وكانت سعادتى أكثر بتبعده للوجه الآخر للعقاد الذى شاعت عنه صورة الرجل المجاد الذى لا يبتسم أبداً، والعنيف الذى لا يهدأ أبداً، وصاحب الخصومة التى لا تنتهى، والشاعر الجامدة التى لا تهتز، وقد ظلمته هذه الصفات التى اشتهرت عنه، كما ظلمه عداوه للشيوعية والصهيونية فحدث نوع من اتفاق أشياع هذه المذاهب للتسبعين عليه ومحاولة نسيانه، وإذا حدث وتذكره أحد فإن ذلك يحدث مقرضاً بتلك الصفات التى تبعدنا عنه وتجعلنا ننفر منه، ولكن الأستاذ إبراهيم عبدالعزيز يقدم لنا العقاد فى صورة لم نألفها من قبل، إنها صورة العقاد الإنسان، العقاد الضحوك، العقاد الذى يبكي ويتألم، وترق مشاعره وبهتز قلبه ويسعد ويشقى، ويحب ويشكر.

لقد كان العقاد عملاً فاً في أدبه وكذلك نحن نراه في صفحات هذا الكتاب عملاً فاً في إنسانيته، وهو كشخصية عامة لا ضرر ولا ضرار إذا كشفنا عن جوانب خاصة من حياته ما دامت صحيحة لأنها ملك للتاريخ، خاصة إذا كانت هذه الأمور تتعلق بشخصية كبيرة متميزة كالعقاد الذي وقف في تعليمه عند الابتدائية، وهو ما يحسب له لا عليه، لأنه لو كان الطريق مفتوحاً له لاستكمل دراسته ودخل الجامعة وذهب في بعثة، ولكنني أعتقد أن وقوفه عند الابتدائية جاء لفائدة في النهاية لأنه اعتمد على نفسه وكون شخصيته الفكرية والثقافية كرجل موسوعي وصل إلى ذروة المعرفة في جميع أشكالها رغم أنه لم يحصل سوى على الشهادة الابتدائية.

فریاد  
کے سپریز

---

## هو الحرية

"العقد كما أراه - بالاختصار هو شيء آخر مختلف كل الاختلاف عن الشخص الذي يراه الكثيرون، من الأصدقاء أو من الأعداء.. هو شخص استغريه كل الاستغراب حين اسمعهم يصفونه أو يتحدثون عنه، حتى ليخطر لى فى أكثر الأحيان أنهم يتحدثون عن إنسان لم أعرفه قط ولم أنتق به مرة فى أى مكان".

العقد

---

يرى نجيب محفوظ أن العقاد يمثل "روح النهضة الأدبية"، حيث اختار في فترة مبكرة من حياته ثلاثة أدباء رأى أنهم يمثلون عصراً جديداً لنهاستنا الأدبية على رأسهم وفي مقدمتهم العقاد، فقد كتب نجيب محفوظ في "المجلة الجديدة" عدد فبراير ١٩٣٤، يقول:

### الذروة من الكمال

العقاد هو رجل البداهة، ونقصد بالبداهة الفطرة البصيرة أو الإحساس الصادق أو الطبع السليم، ونقصد بذلك تلك الموهبة الطبيعية التي تنفذ إلى الحقائق فتعرف ماهيتها، وهي درجة من الكمال يبلغها الصوفى بالاجتهاد ويحوزها الفنان بفطرته وطبعه، وإذا أردت أن تتحقق مما نقول فاقرأ شعر العقاد - والعقاد فى نظرنا شاعر فنان قبل كل شيء - فمن أهم مميزاته أنه ليس قشوراً سطحية، وليس نغماً لفظياً، وإنما هو معنى عميق تذوقه وتحسه، وتعرف فيه روحًا حيًا يكاد يتحرك ويتغير كلما راجعته ، وهذه خواص النفس التي يعجز العقل والذكاء عن أن يلجا بابها والتي تنفذ إليها البصيرة الحساسة المرهفة فتلقطها بما فيها من حياة وغموض.

وأثر الفطرة السليمة يظهر فيما يدعو إليه العقاد من تجديد في الشعر والأدب، والتجديد عند العقاد ليس هو التجديد عند غيره، فنحن نفهم من التجديد عادة أنه الدعوة لمذهب جديد على حساب مذهب قديم كالدعوة إلى الرياليزم أو الايدياليزم وهكذا، ولكن العقاد لا يدعوا إلى مذهب خاص وإنما يثور على التقليد والفناء في الغير ويدعو إلى تحرير العقل والشعور، اعقل بعقلك واسعersh بشعورك، ومثل هذا المبدأ يتراقض مع الدعوة إلى مذهب معين، لأن الدعوة إلى مذهب معين هي نوع من التقليد، وإنك إذا قلت العقاد فلست من أتباع العقاد! وهذا الرأى يجعل من الفن حياة كهذه الحياة المتتجدة المتغيرة المطردة السير إلى الأمام . والعقاد يسمى بالأدب إلى الذروة من الكمال والتوجيل وهذا طبيعي، لأن ملكته التصوف وكيف تطلب من المتصوف إلا يجل معبوده الذي يوحى إليه بأسرار الغيب؟

ويؤكد نجيب محفوظ أن هذه ليست كلها مزايا العقاد وإنما التي تبرز فيه ، ويضيف "هل ينكر إنسان أن للعقاد أبحاثاً هي مثال التفكير المستقيم والعقربية الفكرية؟"

## معركة منسية

ورغم إعجاب نجيب محفوظ بالعقد إلا أنه لم يتصور يوماً ما أن يغضب منه بل ويهاجمه وهو الذي يقول عنه في حديثه عن كاستاذ له "أحببت العقاد حباً يفوق كل وصف".

وقصة هذا الخلاف المجهول كشف عنه الصديق حلمى النمنم فى مجلة "المصور" (١١ ديسمبر ١٩٩٢) التي يعمل بها صحفياً مرموقاً. كتب العقاد في مجلة "الرسالة" عدد ٣ سبتمبر ١٩٤٥، مقالاً يفضل فيه بين الشعر والقصة ويجعل للشعر أهمية تعلو على القصة، فيقول "ونحن قد فضلنا الشعر على القصة في سياق الكلام عليهمما من كتاب "في بيتي". فكل، ما قلناه إذن هو أن الشعر أنفس من القصة . وأن محصول خمسين صفحة من الشعر الرفيع أو فر من محصول هذه الصفحات من القصة الرفيعة.

فلا يقال لنا جواباً على ذلك : إن القصة لازمة. وإن الشعر لا يغنى عن القصة . وإن التطويل، والتمهيد ضرورتان من ضرورات الشرح الذي لا حلية فيه للرواية والقصاصين ... "أما أنا فجوابي على ذلك جزماً وتأكيداً: إن صفحات الشعر أوف وأغنى. وأن معدن الشعر من أجل ذلك أنفس وأغنى من معدن الرواية..." إنني لم أكتب ما كتبته عن القصة" لأبطلها وأحرم الكتابة فيها، أو لأنفي أنها عمل قيم يحسب للأديب إذا أجاد فيه. ولكنني كتبته لأنقول "أولاً" إنني استزيد من دواوين الشعر، ولا أستزيد من القصص في الكتب التي أقتبسها.

وأقول "ثانياً" إن القصة ليست بالعمل الوحيد الذي يحسب للأديب، وإنها ليست بأفضل الثمرات التي تثمرها القرية الفنية ، وإن اتخاذها معرضًا للتحليل النفسي أو للإصلاح الاجتماعي لا يفر منها ضربة لازب على كل كاتب، ولا يكون قصارى القول فيه إلا كقصارى القول في الذهب والحديد: الحديد نافع في المصانع والبيوت، ولكنه لا يشترى بثمن الذهب في سوق من الأسواق .. "اما إذا قلت إن الشعر أفضل من القصة، لأن الشعر من شأنه أن يجمع المعنى الكثير في اللفظ القليل ، فذلك هي المفارقة بين طبيعة الشعر وطبيعة القصة، وإن بلغت في بابها غاية الاتفاق... "ومهما يكن من طبقة القراء الذين يقبلون على تلك الدواوين وتلك الروايات ، فلا نزاع في أن الروايات إنما تروج لأن

---

تحصيل لذتها أسهل وأقرب من تحصيل لذة الدواوين ، وليس لارتفاعها عليها في طبقة الفن وملكة التأليف.

وقد يأكل الفقير اللحوم ويأكل الغنى البقول، ولكننا لا نستطيع أن نقول من أجل ذلك إن البقول طعام الأغنياء، وإن اللحوم طعام الفقراء. كذلك قد يوجد من العامة من يقرأ القصة حتى الوضيع منها، ولكننا لا نستطيع أن نقول من أجل ذلك إن الشعر هو قراءة الجهلاء، وإن القصة هي قراءة المثقفين.

### جاء ليهدم فن

وانزعج نجيب محفوظ من هجوم العقاد العنيف وسخريته من فن الرواية ، مما أغضبه وأحزنه لأنه كان قد اخترط لنفسه أن يكتب الرواية لتكون هدفه ومصيره في الحياة، فإذا كان العقاد يحط من قدرها، ويجهون من شأنها ، فأى كرامة لنجيب ، وأى كرامة للرواية التي يكتبها خاصة إذا كان الذي يحط من كرامتها هو العقاد الذي يعتبره أستاذه الذي "يسمو بالأدب إلى الذروة من الكمال والتجليل" مما جعل نجيب محفوظ يدافع بجرأة شديدة عن قيمة الرواية ومكانتها، ويفند مزاعم العقاد بدقة وقوة ، خارقا بذلك عادته في كتابة مقالاته بتحفظ وحذر شديدين، كما يقول حلمي النمنم لنجيب محفوظ وهو يذكره بهذه المعركة المنسيّة بينه وبين العقاد، فأجابه:

الأمر لم يكن يحتمل غير هذا.. يا سادة أنا رجل وهب حياته لفن القصة والرواية وكنت لا أزال شاباً وناشباً وكذلك كنت أحترم آراء العقاد فجاء هو ليهدم الفن الذي نذرت حياتي له، فكنت بين أمرين إما أن أترك ذلك الفن وأتخلى عن طريقي تماماً - وهذا مستحيل - وإما أن أرد عليه فقمت بذلك. والحقيقة أتنى كنت أدرك خطورة الأمر، فالعقد إذا غضب من أحد فإنه بلا مبالغة "يمسح به الأرض" ولذا حاولت التزام الدقة والتعبير عن موقف تجاه الرواية وكذلك أن ألتزم بأدب الحوار".

### هل يكره العقاد ذلك؟

وجاء رد نجيب محفوظ على العقاد هكذا:  
"فالفنون جمِيعاً تتفق في الغاية وتنتساوى في السيادة كل بحسب مجاله، وهي في مجموعها تكون دنيا الأفراح والمسرات والحرية، حيث

يعيش أبناؤها على وفاق ومحبة وتعاون، لا يقدر صفهم مكدر إلا أن يتصدى رجل كبير كالعقد لدنياه المطمئنة، فيرمي بحيرتها الساجية بحجر تغيل يطين رائقها، ويبعث الثورة في أطرافها، فيقول: إن هذا اللون من الفن راق وذاك منحط، هذا عزيز وذاك مبتذل، يقول هذا وهو أعلم الناس بالفنون، وأحبهم لها، وأحقهم بأن يعرف لكل قدره ومنزلته، ولن يفيد الفن شيئاً من تحقيره لبعض أنواعه، إلا أن يغضب قوماً أبرياء، يحبون الحق كما يحبه ويولعون بالجمال كما يولع به، ويبذلون في سبيل التعبير عنه كل ما في طاقتهم من قدرة وحب. وعسى أن يقول قائل: إن العقاد ما قصد التحقيق، ولكنه مفكر وله الحق كل الحق أن يرتب الفنون عامة أو فنون الأدب خاصة كيما يرى، وهذا حق في ذاته، ولكن في هذه القضية رأيت العقاد الخصوم يتغلب على العقاد الناقد، أنظر إليه قائلاً: "... لا أقرأ قصة حيث يسعني أن أقرأ كتاباً أو ديوان شعر، ولست أحسبها من خيرة ثمار العقول". فالرجل الذي لا يقرأ قصة حيث يسعه أن يقرأ كتاباً أو ديوان شعر ليس بالحكم النزيه الذي يقضى في قضية القصة، والرجل الذي يلاحظ على مكتبه صغر نصيبها من القصة ينبغي أن تكون القصة آخر ما يرجع إليه في حكم يتصل بها. بل إنه يفضل النقد - لا الشعر والنشر الفني وحسب - على القصة ، والمعلوم أن النقد ميزان لتقويم الفنون، فكيف يفضل على أحدها؟! وهل تنزل القصة هذه المنزلة عند شخص إلا إذا كان لها كارها وعليها حادها؟! فحكم العقاد على القصة حكم مزاج وهو لا حكم نقد وفلسفة ، بيد أنني أريد أن انتأس ذلك، وأريد أن أنظر نفده بعين مجردة، لأن لكلم العقاد قيمة خاصة عندي، ولو كان مصدره المزاج والهوى.

فالقصة لا ترمي لمغزى يمكن تلخيصه في بيت من الشعر، ولكنها صورة من الحياة.

"... لم يعد الأدب يكتفى بتحضير الأقراص المركزية، وأدرك أن التفاته أو فلتة لسانية أو حال إنسان وهو يتناول طعامه، كل أولئك أمور لها دلالتها النفسية وتعبيرها الصادق عن الحياة. ومن عجب حقاً أن العقاد يعلم ذلك كلّه، وأنا أذكر أنه كتب مرة - لا أدرى متى ولا أين - عن توماس مان، فأشار إلى تفاصيله الدقيقة في روایاته وبراعتتها في الدلالة والتأثير ، فكيف يساوى بيت من الشعر خمسين صفحة من قصة

؟ بل هل نغالي إذا قلنا إن صفحة من قصة تحتاج إلى عشرات البيوت  
من الشعر لتحيط بدقائقها وجمالها؟!

أجل إن القصة لا تزال أعظم انتشاراً من الشعر ولكن أكان ذلك  
لسيئة فيها أم لحسنة؟ إن الخاصة التي تقرأ الشعر الرفيع وتتنوّعه تقرأ  
القصة الرفيعة وتشغف بها، وإذا كان العقاد لا يقرأ القصة إلا مضطراً  
فطه والمازن والحكيم وايزنهاور يقرءونها بغير اضطرار، ولنن  
انشرت القصة في طبقات أخرى فما ذلك لسيئة بها ولكن لحسنتين  
معروفتين: سهولة العرض والتسويق.

"... وحسب القصة فخرا أنها يسرت الممتع من عزيز الفن  
للأهام جميعاً. وأنها جذبت لسماء الجمال قوماً لم يستطع الشعر على  
قدمه ورسوخ قدمه رفعهم إليها، فهل يكره العقاد ذلك أو أنه يحب  
كاجداده كهنة طيبة أن يبقى فنه سراً مغلقاً إلا على أمثاله من العباقرة!!  
ولعله توجد أسباب أخرى تفسر لنا انتشار القصة هذا الانتشار  
الذى جعل لها السيادة المطلقة على جميع الفنون الجميلة، ولعل أهم هذه  
الأسباب ما يعرف بروح العصر، لقد ساد الشعر في عصور الفطرة  
والأساطير، أما هذا العصر، عصر العلم والصناعة والحقائق، فيحتاج  
حتى لفن جديد، يوفق على قدر الطاقة بين شفف الإنسان الحديث  
بالحقائق وحنانه القديم إلى الخيال.

"فالقصة على هذا الرأي هي شعر الدنيا الحديثة، وسبب آخر لا  
يقل عن هذا في خطره هو مرونة القصة واتساعها لجميع الأغراض،  
مما يجعلها أداة صالحة للتعبير عن الحياة الإنسانية في أشمل معانيها".

نجوت من رد  
فكيف كان رد فعل العقاد، هكذا سأله النمنم، وهكذا أجاب نجيب  
محفوظ:

".. لم يرد علىَّ بعد ذلك واعتبرت ذلك نعمة كبيرة لأن عدم الرد  
يعنى نوعاً من التسليم بما قلت . ثم إننى قد أمنت العواقب ونجوت من  
رده".

فعاد النمنم يسأله مستخدماً مكر الصحفيين:  
ولكن ألا يمكن أن يكون عدم الرد منه ليس سليماً وافتقاءً بالـ

---

أنه لفريط اعتناده بنفسه لم ير ما يدعوه لخوض هذه المعركة خاصة أنك  
كنت لا تزال ناشناً !!

وأجاب نجيب بالتفى ودليله قائلًا: لا أتصور ذلك، بل أرى  
العكس، ففي العام التالي مباشرة حصلت على جائزة القصة وكان هو  
السبب.. فقد تقدمت بروايتها "خان الخليسي" وتقدم محمد سعيد العريان  
فذلك بروايتها "على باب زويلة" وهي أفضل أعماله وكان مشهوراً حينئذ،  
فرأت اللجنة استحقاق العريان للجائزة، كانوا جميعاً من "الدر عميدين" وهو  
ابن دار العلوم ويكتب بطريقة الديباجة المشرقة التي يفضلونها. ولكن  
كان عبد القادر المازني، عضواً باللجنة وطالب باشرأكى في الجائزة  
وأصر على ذلك واختلف معهم وكادت تقوم معركة فلما علا صوت  
خلافهم كان العقاد يجلس في نفس المبنى فذهب إليهم وطلبوه الاحتياط  
إليه فقرأ الروايتين وقرر أن أفوز أيضاً.. ومنحني مناسفة، وظل  
العريان طوال حياته يقول "لقد أخذ مني العقاد نصف جائزتي ومنها  
لنجيب محفوظ" كذلك كان زميلي وصديقي" د. توفيق الطويل - يرحمه  
الله - يتتردد على صالون العقاد وبين حين وأخر ينقل إلى شاء العقاد  
وإعجابه بأعمالى التي تصدر.

### تبأ لنجيب نobel مرتين

ومن العجيب أن العقاد الذي ينتقد الرواية كان قد كتب قبل ذلك  
رواية "سارة" سنة ١٩٣٨<sup>(١)</sup> "بل ابن صديقه الأثير عبد الرحمن صدقى  
قال عنه "كان العقاد حين عرفته قبل العشرينات - لا يخلو حبيب سترته  
من قصة يقرؤها بالإنجليزية لبعض مشاهير الروائيين. وإذا كانت قد  
أخذت بمجامع قلبه واستغرقت حسه واستولت على عقله فإنه ينكب عليها  
بعض الوقت في مكتبه ويخلو بها قبل النوم هنيهة في فراشه!"  
وبير نجيب محفوظ هذا التناقض بأن القصة كانت على هامش  
اهتمام العقاد.

ومن العجيب أيضاً أن الرواية التي تذكر لها العقاد وفضل عليها  
الشعر هي نفسها التي رشح نجيب محفوظ بها لنيل جائزة نobel وتبأ له  
بالفوز فيها، وقد جرت التفاصيل على هذا النحو:

---

<sup>(١)</sup> حلمى النعم - المصور ١١ ديسمبر ١٩٩٢.

رشح العقاد، نجيب محفوظ لجائزة نوبل وقال كلمته باستحقاقه لها، مرتين، الأولى منشورة في الصحف، والثانية مذاعة في التليفزيون.

كتب العقاد في جريدة الأخبار عدد ٣١/١٠/١٩٦٢ يقول:

"الآن يحق لنا أن نقول : إذا كانت المسالة مسألة بحث بعد مجهود ، فلماذا يقف هذا البحث دون البلاد العربية من أمم العالمين فلاتهندى اللجنة . ولا تزيد أن تهندى إلى واحد منهم .. وهم على هذه الطريقة غير قليلين .

“إنى أذكر منهم أربعة من كتاب القصص الطوال أو المسرحيات - وهى مجال ستاينبك الفائز بجائزة نوبل فى ذلك العام - يفضلونه فى بعض المزايا ولا يقتربون عنه فى واحدة من مزاياه، وهم : توفيق الحكيم، ومحمود تيمور، ونجيب محفوظ، وميخائيل نعيمة. ونجيب محفوظ، يضارعه وقد يفوقه (ستاينبك) - فى تصوير شخصياته ، من أولاد البلد والسدج و ”البدائيين“ ”العصر بين“.

(\*) "أما المرة الثانية فيذكرها نجيب محفوظ نفسه - وكانت بعد ذلك بسنوات، حين قال العقاد في حديث تليفزيوني أذيع قبل وفاته بقليل: إن عندنا في مصر من يستحق الفوز بجائزة نوبل وذكر اسمى، فكان أول من تتبأ بذلك، وبعد حوالي ربع القرن تحققت نبوءته".

لماذا تستحق سارة جائزه نوبل؟

ولا تزال أهمية الرواية متشابكة في ذهن نجيب محفوظ وهو يتذكر العقاد ضمن من تذكر من أسائته بعد حصوله على نobel، بل ورشح العقاد ليكون مستحقاً للفوز بهذه الجائزة العالمية، وكان من دواعي هذا الاستحقاق روايته الوحيدة "سارة" ، مما جعل الناقد الفني كمال النجمي يسأل نجيب محفوظ - ضمن حوارات أجريتها بينه وبين معاصريه - : تذكرون دائماً إنجازات الأستاذ العقاد مع طه حسين وتوفيق الحكيم.. فهل تعتبرون كتاب "سارة" مساهمة حقيقة للعقاد في فن الرواية المصرية؟ فأجاب صاحب Nobel : أنا أعتبرها كذلك ، فهي نموذج طيب جداً لقصة التحليلية السيكلوجية ، فيها من نفاذ البصـ: ما لا يوجد في أي رواية مصرية أخرى، يمكن ببنائها لباقة أو فن الحـ، لأنـ

الاهرام ٢٦ أغسطس ١٩٩٩ (٣)

العقد تمرن عقله طول الوقت على التحليل والنقد سواء في الأدب والسياسة، فلم يتمرس كيف يستطيع أن يحكى، إنما المادة في قصة سارة، في غاية الروعة.

وسألت نجيب محفوظ بدورى: هل لذلك رشحت العقاد لنobel كطه والحكيم؟

فأجابنى: ولشعره أيضاً، فانا أستطيع ان استخرج خلاصة من شعر العقاد تعتبر من أجمل الشعر الحديث، الذى يرشحه لنobel فعلاً.

قصة "سارة" مع العقاد هي قصته مع الحب والكرامة، ومن لم يعرف الحب والكرامة لم يعرف الإنسانية ، وكانت كرامة العقاد فوق الحب والألم، فعندما اكتشف خيانة سارة - في رجلته - وخيانة هنومه - في شيخوخته، لم تتغير نظرته لمفهوم الكرامة في كلتا الحالتين رغم لوعة الشوق ومكافحة الفراق ودموع الألم، فقد طلب إليه أو اقترح عليه أن يستمتع بحببيته ولكنه رفض المزاحمة وأبى المشاركة باعتبار أن للحب كرامة تتأبى على المشاركة، أو كما يقول شعراً :

"ترידين أن أرضي بك اليوم للهوى  
وارتاد فيك اللهو بعد التبعد  
والفاك جسماً مستباحاً وطالما  
لقيتك جم الخوف جم التردد".

\* \* \*

والكرامة عند العقاد تتسحب على كل شيء، على أدبه وشخصيته ومعاملاته ، مما به تلاميذه الذين عرفوه عن قرب أو الذين عرفوه عن بعد من كتبه ومقالاته وموافقه، كنجيب محفوظ الذي يعترف بأن العقاد "خلق عندي قيماً عزيزة أولاهَا قيمة الأدب كفن أصيل لا وسيلة تكسب، وكان دائمًا يرتفع بالفن إلى مستوى الرسائل المقدسة، وثانيتها أهمية الحرية في الفكر وفي حياة الإنسان عموماً، ثم نظرياته النقدية في الشعر التي جعلتني أذوق الشعر".

### شروطه للقاء عبد الناصر

واعتداد العقاد بنفسه وبأدبه هو الذي جعله لا يذكر اسم عبد الناصر بكلمة في حفل استلامه جائزة الدولة التقديرية ، بل إنه اعتبر

---

نفسه وجمهورية الفكر التي ينتمي إليها ندا للرئيس وجمهوريته التي يحكمها حين قال في ختام كلمته أمام أمم الناصر "وذلك هي جمهورية الفكر خير قرین لجمهورية الحكم" .. وبلغ من اعتداد العقاد بكرامته أنه اشترط شروطاً للقائه بعد الناصر وهي قصة جديرة بإثباتها على لسان الشيخ أحمد حسن الباقورى وزير الأوقاف الأسبق وصديق عبد الناصر قبل أن تعصف العواصف بعلاقتهاهما . روى أنه فى حوار طويل بينه وبين عبد الناصر <sup>(١)</sup> .

ذكرت له رأياً يكون خاتمة هذا الحوار الطويل ، فقلت له - فيما ذكر - إن هذه الثورة تحتاج إلى السنة وأفلاط ، وافتتحت عليه أن يلتقي ببعض الذين زودهم الله بالقدرة على إقناع الشعوب بالقضايا التي تتغيّاها ثورات الإصلاح في كل زمان ومكان .

ولعل هذا الرأى كان قد لقى في نفسه هو ، فسألنى عن المواطنين الذين أرشحهم له ، يلتقي بهم ويتحدث إليهم بما يجعلهم يطمئنون إلى الثورة أو إلى أنفسهم في ظل التعاون معها والدفاع عنها ، وكان في طليعة أولئك المواطنين الأستاذ عباس العقاد .

وقد أثرت أن ذكر العقاد لأمرير أعرفهما له :

أحدهما : أن الرجل كانت له ندوة في مصر الجديدة تضم صفرة المواطنين ، يتعلمون منه ويأخذون عنه ، فلو أنه اطمأن إلى أهداف الثورة ، لكان في لسانه وقلمه لها خير كثير .

وثانيهما : أنت رأيت الرجل في أول مؤتمر للثورة انعقد بدار "طف الله" وهو يحمل قصيدة يحرص على إلقائها في هذا المؤتمر تحية للثانرين ، وهو الرجل الذي اضطهد عهد الملكية ، اضطهاداً لا يصبر على لأوانه إلا الصابرون .

ولم يكن عبد الناصر ليجهل العقاد ولا الذين يأخذون عنه ويعتزون بالانتساب إلى ندوته أيام الجمعة من كل أسبوع . ولكنه سألني سؤال من رضى الاقتراح وأحب أن يمضي إلى غايته المرجوة منه ، فقال : ولين المكان الذي نلتقي فيه بهؤلاء الذين تفترحهم؟ فأجبته : إن الأمر في هذا يسير جداً ، والذى أوثره وأملك أمره الآن أن تتفضّل فتأذن بإن يكون أول اجتماع في دارى .

---

<sup>(١)</sup> المسلمين - ٦ سبتمبر ١٩٨٥ .

---

ولم يزد على أن صمت، صمت من يرضى هذا الاقتراح، وقد رأيت أن أحبط الأستاذ العقاد علما بما انتهى إليه حديثي مع عبد الناصر، ثم دعوته إلى أن يتناول في داري طعاما بعد صلاة العشاء، بلتني فيه معه، ولعل الله - تعالى - أن يجعل هذا اللقاء مطلع يمن وبركة على شعبنا المصري وأمتنا العربية.

والذين يعرفون الأستاذ العقاد، يعرفون أنه رجل شديد الاعتزاز بنفسه، اعزاز عالم ذى احتمال في سبيل الدفاع عنه شدائد الحياة وذاق مرارة السجن مع الغوغاء وأصحاب السوابق والمتشردين.

وقد أجابنى بقبول الدعوة قائلًا: إننى حريص على أن أعرف لك حقك، غير أننى أشترط لذلك، أن يكون حضورى إلى منزلك بعد أن يتكامل المدعون . وإن ما حملنى على هذا الشرط، علمى بأن صاحبك شديد الكبرياء، وقد يصافحنى بغير اكتراث، مضيا على السنة التى أثرها لنفسه. فإذا دخلت، فتراخى فى القيام لمصافحتى، فلا تواخذنى إذا ملكتى الغضب، فلعنـت فى وجهه اليوم الذى جمعنى به ثم انصرفت غير أسف على شيء.

ولم يسعنى أن أوقفه على رأيه، ولا رأيت أن أقنعه بأن ذلك لن يكون منه شيء، ثم اختصرت الحديث وأزمعت منذ تلك اللحظة أن أصرف تفكيرى عن الاهتمام بهذه الدعوة فى جملتها وتفصيلها ، وإن كنت أعلم عن يقين أن قلم العقاد لو قدر له أن يدافع عن الثورة الحانقين عليها والمتربصين بها، لكان لها فيه غنى عن كل الوسائل التى يلجأ إليها الدعاة إلى إقناع الشعب بها والثقة فيها، ولكن ما كل ما يتمنى المرء يدركه. ولله - تعالى - فيينا علم غيب هو بالغه.

### أخطب الخطباء

وقد حاول المتربيون بالعقد الإيقاع به فى ندوة الجمعة الأسبوعية التى يعقدها منزله بمصر الجديدة فسألوه عن أخطب الخطباء، وهم يتوقعون أن يعقد مقارنة لغير صالح عبد الناصر، فاجاب بشجاعته المعروفة غير هياب ولا واضعا حسابا للسؤال الكمين: إن أخطب الخطباء هو سعد زغلول. فاستدرك السائل: أقصد من الأحياء...! فكرر العقاد نفس الجواب. فقال السائل: ولكن سعد زغلول مات. فقال العقاد :

---

أنا أقول لك ابن سعد زغلول هو أخطب الخطباء حياً وميتاً. وأضاف موجهاً كلامه لسائله: وأنت خير مخلوق يستطيع أن يبلغ عبد الناصر نفسه ما أقول!.. ورغم ذلك فقد كان عبد الناصر معجباً بالعقد لأن أفكاره وأراءه من رأسه وليس وراءه تنظيم ولا أغوان، وقد قال عبد القادر حاتم وزير الإعلام الأسبق: إن عبد الناصر في اجتماعات مجلس الوزراء كان يقول إنه يحترم العقد جداً.

وجريدة العقاد أيضاً هي التي جعلته يبدى عدم إعجابه بلحن عبد الوهاب - رغم حبه له ولفنه - للنشيد القومي الذي كتبه العقاد ١٩٣٤، وجعل عبد الحميد توفيق زكي يعيد تلحينه مرة أخرى.

وعندما أرادت أم كلثوم أن تغنى له إحدى قصائده اعتذر أيضاً رغم إعجابه الشديد بها لدرجة أنه نظم فيها شعراً، وقال لليديه أنيس منصور "إن انتظار ظهور هذه الرغبة أكبر من احتمالي.. أشكراها يا مولانا". وهو الذي قال اعزازاً بنفسه وبها "في مصر خمسة لا تتكرر: النيل والهرم وأبو الهول وأم كلثوم والعقاد".

ولسنا بحاجة إلى أن نكرر الحديث المعروف عن الإعجاب الكبير الذي نالته أم كلثوم من نجيب محفوظ أو كما يقول: ذكر أنتي حين أكتب لا أستطيع الكتابة إلا بعد أن استمع إلى صوتها، وأنزلل أروح وأجي في الحجرة ثم أشرع في الكتابة مباشرةً، ويحفظ لها بأجمل وأغلى ذكر لها عندما أسمى ابنته على اسمها واسم فيلم لها، أم كلثوم، وفاطمة، فقد أدرك نجيب محفوظ كما أدرك العقاد من قبل أن سر أم كلثوم "أنها المطرية الموهوبة التي ثبتت أن الغناء فن روؤس وقلوب، وليس بفن حناجر وأفواه فحسب".

وهكذا اشتراك عملاق الفكر وعملاق الرواية في حب عملاق الأغنية "أم كلثوم".

أقسم أن هذا العقاد لا أعرفه

ومازلنا نقترب من العقاد الذي كان يسمع ما يشاع عن شخصيته فأراد تعريف نفسه حينما كتب مقالاً له تحت عنوان "أنا"، فأثبت ما يقال عنه، وأثبت أيضاً ما يجب أن يعرفه الناس عنه وهي الحقيقة التي قررها ليعرفها من أراد أن يعرفها.

---

يقول "عباس العقاد هو في رأى بعض الناس مع اختلاف في التعبير وحسن النية ، هو رجل مفرط الكبراء.. ورجل مفرط القسوة والجفاء.. ورجل يعيش بين الكتب ولا يباشر الحياة كما يباشرها سائز الناس. ورجل يملكه سلطان المنطق والتفكير ، ولا سلطان للقلب ولا العاطفة عليه. ورجل يصبح ويمسي في الجد الصارم فلا تغتر شفاته بضحكه واحدة إلا بعد استغفار واغتصاب. هذا هو عباس العقاد في رأى بعض الناس.

وأقسم بكل ما يقسم به الرجل الشريف أن عباس العقاد هذا لا أعرفه، ولا رأيته، ولا عشت معه لحظة واحدة ، ولا التقى به في طريق، ونقيض ذلك هو الأقرب إلى الصواب.

نقيض ذلك هو رجل مفرط في التواضع، ورجل مفرط في الرحمة واللين، ورجل لا يعيش بين الكتب إلا لأنه يباشر الحياة، رجل لا يفلت لحظة واحدة في ليله ونهاره من سلطان القلب والعاطفة ، ورجل وسع شدقاوه ما يملا مسرحه من مسارح الفكاهة في روايات "شارلى شابلن" جميماً.

### يقول للبيك والبasha: كلا وحاشا

وهو يقول عن نفسه في تعريف ساخر:

أديب مشهور وليس بليسانس ولا دكتور، وعضو في مجلس الأعيان "الشيوخ" وليس في حوزته نصف فدان، وليس بيتك ولا باشا ولكنه يقول للبيك والبasha: كلا وحاشا. وصاحب أغوان وأنصار وما هو بزعيم حزب ولا بصاحب عصبية ولا مصتبة ولا دوار، وفقير جداً فقير ولكن ليس بهين ولا حقير. وصاحب قلم مسموع الصرير مرهوب النفير، ولكن ليس بصاحب صحيفة ولا بمدير ولا برئيس تحرير ولا سكرتير تحرير".

### أطرب لصوت البويم ونقيق الضفادع

وقد لا يعلم كثيرون أن العقاد الذي لم يحصل سوى على الشهادة الابتدائية قد حاول الحصول على بعثة في الخارج عندما نشأت الجامعة الأهلية لو لا الشروط التي حالت دونه لإتمامها، منها الحصول على شهادة عالية أو ثانوية.

ومع ذلك صار الكاتب الذى أسماه سعد زغلول زعيم الأمة "الكاتب الجبار".

وهذا الكاتب الجبار هو نفسه الكاتب الساخر الذى ينصف البومة والضفدعه ويرى فيما جمالا لا يراه إلا قلب محب رقيق يدرك الجمال الكامن وراء القبح الظاهر.

يقول العقاد<sup>(١)</sup> "إننى أطرب لنقيق الضفادع على حواف الجداول حين يبهجها نسيم الليل ولمعة القمر طربا قل أن ألقاه فى المهرجان الصاحب والعرس المثير".

فقد يكون فرح المهرجانات والأعراس صناعة مستكرهه لا سعادة فيها ولا صدق في أصواتها، ولكن الضفدع التي يرتفع نقيقها في قمراء الليل او غاشية الظلام لن تكون إلا شعورا صادقا تمت الألفة بينه وبين أرضه وسماته ، فلا ريب ولا مراء فيما وراء دعائهما المساجد من السعادة والرضاون.

بل ويطرّب العقاد أيضاً لصوت "البوم" .. يسمى "البوم" "أستاذ فرقه الظلام" الذي ينادي أليفه نجاء الحب والنعيم. ولا أهمية عند العقاد لما شاع بين الناس من بغض للبوم وتشاؤم منه.. ليس ذنب البوم أن اقتنى مرأة عند الناس بمرأى الخراب والوحشة والظلم.. والذنب في تشويه سمعة هذا الطائر "المطرّب" ذنب الشعر والخيال.. (وليس البوم بالأول ولا الأخير من ضحايا الشعر والخيال).

### العقد ضاحكا

ولنقترب أكثر من العقاد الضاحك بوصف معاصريه القارنين له والمتعاملين معه.

الناقد الفنى كمال النجمى اكتشف أن<sup>(٢)</sup> "العقد عندما يسخر بعمد أحيانا إلى السجع كما ترى في بعض مقالاته السياسية والأدبية، وقد تجد في يومياته أسجوعة هنا وأخرى هناك للسخرية أو التفكه، وما أظرف العقاد في الأساجيع وما أبلغه أيضاً.

وهو في القافية بمعناها الشعبي لا يقل ظرفا عنه في الأسجوعة

<sup>(١)</sup> عن مقال "العقد الموسيقى" لسعد دواره - مجلة الشموع.

<sup>(٢)</sup> الهلال ١/٤/١٩٨٤.

على تجهمه الذى كان يوهم أنه بعيد جداً عن أن يكون ابن نكته، أى صاحب نكت وفكاهات ومطابيات.

يروى العقاد فى إحدى يومياته ما كان يتدرّبه ظرفاء القاهريين فى قافية الصحافة .. وكانت أسماء الصحف المعروفة حينذاك هى "المقطم" و"كوكب الشرق" وأمثالهما، فيتبادل أصحاب القافية أى النكتة كلامهم كما يرويه العقاد على النحو التالى..

يقول الرجل لصاحبه: فوق رأسك يا معلم. فيرد عليه صاحبه: ايش معنى؟

فيقول الأول: المقطم.

فينبرى الثانى للأول : الرغيف فى بيتك.

- ايش معنى؟

\* كوكب الشرق.

وفى السنة الأخيرة من حياته كان العقاد مشغولاً بعض الشغلان بقضية المعمرين الذين بلغ بعضهم مائة وخمسين عاماً.

قال: إننا لم نعرف أحداً جاوز المائة يحمد بقاءه ويستطيع أجله.

كان الدكتور فارس نمر باشا إذا سئل: كيف صحّتك يا باشا؟

قال وهو متبرّم: هذا أبغض سؤال إلى نفسي.

وقد بلغ نمر باشا المائة من عمره تقريباً، ومتّه عبد العزيز فهمى باشا السياسي والفقىه والإنسان الغريب الأطوار. يقول العقاد: قال عبد العزيز فهمى باشا للأستاذ أحمد أمين الكاتب والمورخ وهو يودعه ذات مساء: أدع لنا يا أستاذ. فلما دعا له قائلًا: ربنا يقويك. لم يكن أجمل من الباسا إلى أن يقول متهكمًا: يا أخي أطلب شيئاً معقولاً. قل الله يريحك. الله يسهل لك. أما الله يقويك فيفتح الله يا أستاذ.

أما د. عبد الحميد يونس أستاذ الأدب الشعبي فيؤكد اهتمام العقاد "أستاذ الجيل بالفكاهة فى الحياة بصفة عامة وفي الأدب بصفة خاصة، وهى إضافة لا شك فيها. ويكشف لنا الشاعر والناقد الأدبى د. عبد العزيز شرف فى كتابه "عصر العقاد" أن العقاد هو أول من استخدم الأسلوب الساخر فى المقال السياسى<sup>(١)</sup>، وأول من طالب بتخصيص

<sup>(١)</sup> على سبيل المثال سخر العقاد من محمد محمود باشا رئيس الوزراء الذى توعد باستعمال اليد الحديدية ، فنشر العقاد مقاله تيد من حديد ولكن فى ذراع من -

---

ملحق أدبية في الصحف اليومية وال أسبوعية، وأول من أجرى حديثاً صحيفياً مع مسؤول كبير بالدولة وكان هو سعد زغلول وزير المعارف، ورغم المناقشات الجادة التي حفل بها صالون العقاد الأسبوعي إلا أن تلميذه الأديب الموسوعي أنيس منصور يطلعنا أنه "في خلال هذه المناقشات يروى العقاد النكت الطريفة، ولا يكتفى بما يرويه من النكت، فهو يسأل الآخرين : أيه أخبار النكت. فنروي له نكته. فيقول العقاد: لا.. قديمة عندنا أحسن نكتة. ثم يروي هو أحسن النكت وأخرها. ويضحك العقاد ضحكته العالية المجلجة.

ثم لا يؤكد لنا كتاب "جحا الضاحك المضحك" شخصية العقاد الضاحك، كما يؤكد لها حب العقاد للمرأة التي تدرك الفكاهة، ويزيد لها تأكيداً اصطحابه لكتب الفن الخفيفة ليقرأها في الشتاء خلال الشهر الذي يقضيه كل عام في أسوان مسقط رأسه، فكان يقرأ مثلاً كتاباً عن مارلين مونرو، وشارلى شابلن.

### يا قليل العقل إقلع

ولكن أيين العقاد نفسه من النكتة هل هو مجرد راوٍ للنكتة  
ومتدوّق لها فقط أم هي نابعة منه مصطبة بروحه؟

يروي لنا الموسيقار محمد عبد الوهاب أنه كان واحداً من شهدوا إحدى السهرات في بيت السيدة روز يوسف رحضرها العقاد والمازنی وفكري أبااظة وأخرين منهم مثل مشهور بتقلیده للمشاهير كالعقد وطه حسين، ولما علم العقاد بذلك من روز يوسف طلب مشاهدته فكانت هذه السهرة التي استمتع فيها العقاد بتقلیده "وضحك ضحكاً خطيراً وانبساطاً كبيراً" حسب الوصف الدقيق لعبد الوهاب الذي شهد الواقعه بنفسه، ثم لما أراد الممثل المقلد أن يغنى أيضاً ولم يكن غناءه مستساغاً، قال له العقاد: يا أستاذ فلان : فقال له : أقصد . فقال العقاد: يا أخي مادمت مقلداً جيداً هكذا فلماذا لا تبحث لك عن مغني جيد تقلده!

ويروى توفيق الحكيم واقعة زيارة العقاد له في مكتبه عندما كان

---

جريدة، فصارت نكتة تلوّنها الألسن مما اضطرر رئيس الوزراء إلى التزام الصمت وعدم تكراره وعيده الأجواف.

مديراً لدار الكتب وارتدى الطربوش شأنه شأن الموظفين آنذاك "ووجئني العقاد وعلى رأسى الطربوش، والعرق يسيل على جبيني من قبظ الصيف، فقد كنا وقتذاك فى منتصف شهر يوليو، فنظر العقاد إلى عرقى والطربوش على رأسى حتى الأذنين وقال لى : انت خايف تقلع الطربوش يفكرواها استقالة! :

وكتب لنا صديقه الأثير طاهر الجبلاوي<sup>(١)</sup> عن مقابل العقاد الفكاهية " وكان صديقنا حسنى يفاخر بقوته البدنية ويتحدث للعقد عن ضعفى ونحولى فاراد أن يقتعه ذات مساء بخطنه فيما تصوره عن نفسه وما تخيله من ضعفى وكتب إليه زجلاً ألقاه فى صندوق بريده وكان يحب امرأة يونانية بدينية تقول ليبرميل الزيتون انزل وانا أقعد مكانك، وفي هذا الرجل يترجل متحدياً على لسانى :

اطلع لي وانزل في الميدان  
وأنا أورى لك شغلك  
هو انت أدى يا غلبان  
يا بتاع خديجة وزنوبة  
وبتاع براميل الجيران

"... ويقطع كسرة أو شقة من الخبز فى "ظرف" ويلقيه فى صندوق بريد آخر، وننقابل مع هذا وذاك ونسمع التعليقات المضحكة". وقد التقيتُ ببعض تلاميذ العقاد، واخترت من أحاديثهم معى ما زادنى يقيناً وتوكيداً بشخصية العقاد الضاحك، اختار منها على سبيل المثال لا الحصر، ما ذكره المهندس عبدالله طه، عن نوادر العقاد مع عبد الحى أديب حين نظم أحمد إبراهيم الشريف (العقد ابن عمته) شعراً يهجوه فيه، بعد أن دخل كلية العلوم، وكان قصيراً يرتدى البذلة القصيرة المفتوحة من الجانبين وهى موضة تلك الأيام، وأضاف لها حذاء بكعب "كوبابية"، واستمع العقاد إلى ما قيل فيه شعراً:

جاء عبد الحى يضطلع  
 فسوق رجلين بأربع  
 ضاحكاً من غير شيء  
 مضحكاً للكون أجمع

<sup>(١)</sup> العقاد وأنا - إعداد عباس محمد طاهر الجبلاوي - مطبع الأخبار ١٩٨٥.

فَلَتْ وَالنُّعْلُ بِكَفِي  
يَا قَلِيلُ الْعُقْلُ أَقْلَعُ  
فَضَحَّكَنَا وَضَحَّكَ الْعَقَادُ ثُمَّ قَالَ:

كثير على عبد الحى أديب أن يكون مضحكاً للكون أجمع، يكفى  
أن يكون مضحكاً للناس أجمع، أيضاً كلمة "أقلع" (بالهمزة على الألف)  
كبيرة عليه، ولكنها تأتى "أقلع" ويلزم لذلك وجود بيت آخر قبل البيت  
الأخير، وأعاد العقاد نظم الأبيات هكذا:

جَاءَ عَبْدُ الْحَىِ يَضْلُعُ  
فَوْقَ رِجْلَيْنِ بِأَرْبَعَ  
ضَاحِكًا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ  
مَضْحُوكًا لِلنَّاسِ أَجْمَعِ  
لَابْسًا حَلَةَ قَرْدٍ  
هُوَ فِيهَا يَتَشَخَّعُ  
فَلَتْ وَالنُّعْلُ بِكَفِي  
يَا قَلِيلُ الْعُقْلُ إِقْلَعُ.

#### هدمت بيت سبيويه

ويضيف المهندس عبدالله طه: وذات مرة سألته عما إذا كان  
يقرأ للأدباء الشبان، فنفي لي ذلك. فقلت له: مادمت لا تقرأ للأدباء الجدد  
وقد كنت أريد أن أهديك عدداً من مجلة كلية الهندسة كتب فيها موضوعاً  
عنك.. لكن "بلاش". فقال العقاد: بلاشين. فقلت له: ثلاثة بلاشين. فقال  
العقاد: أنت أنت تغرينى واللات فاكر نفسك أول واحد يكتب عن  
العقاد!

وطلب مني أن اختار عشرين ثالثين سطراً من الموضوع الذي  
كتبته لأقرؤها له أثناء الندوة، وحينما جاء دورى للسلام عليه بعد انتهاء  
الندوة قال لي: هل تركت لي عدداً من المجلة؟ فطلبت منه عشرة قروش  
ثمناً لها: فقال لي: اسمع يا مولانا.. الناس تأتى هنا لشرب كل واحد  
منهم كوباً من الليمون وفنجاناً من القهوة أما أنت فكلما مر عليك الشيخ  
همزة<sup>(\*)</sup> تشرب ليموناً وقهوة!

<sup>(\*)</sup> طباخ العقاد.

فقد كان يأخذ باله منى ووجدها الآن فرصة لكي ينبهنى. وبعد أن قرأ الموضوع الذى كتبته عنه، بامعان، انتظر أول فرصة عندما سأله سؤالاً في فقه اللغة فقال لي : أنت تسأل سؤالاً في فقه اللغة وانت يا باشمهندس قد هدمت بيت سيبويه من أساسه.

فقلت له : هو الموضوع فيه حاجة غلط. فقال : هو فيه حاجة

صح !

### إيمان أصنامها

أما الدرعى<sup>(٤)</sup> "أحمد حمدى إمام" فيذكر أنه وعامر العقاد (ابن أخو العقاد) كانا يعايشان الرسام حسن عابر الذي يحب العقاد جداً، فيتعذران الدفاع عن الذين يهاجمون العقاد أمامه، وبعد أن انتهى وقت الضحك وحانَت ساعة الجد خشياً أن يخبر العقاد فيسبب لهما مشكلة، وهددهما همساً أمام العقاد الذي كان شديد الملاحظة فقال : ليه الموضوع. فقال له حسن عابر : الدرعى يهجوني.

قال له العقاد : أنت أيضاً تستطيع أن تهجوه بالرسم. فاتى فى الجمعة التالية ومعه صورة رسمنى فيها مثل ولد الكوتشنينة، فنظر إليه العقاد وقال له : لقد رسمته بأحسن ما فى الكوتشنينة "الجوكر" جنت تهجوه فمدحته.

وفي اليوم التالى و كنت نائماً عند عامر العقاد، فاجأنى العقاد بنظمه لأبيات في هذا الموضوع قال فيها :

أرى الدرعى هو الضرغمى

ودرعام قوم كضر غامهم

إمام يصلى

اهنى بلاداً نجت من إمام بإسلامها.

وعابر يرسمه صورة تجلى بها جود رسامها

ولو شاء لصوره صورة تكفر إيمان أصنامها.

وضحك العقاد وضحكتنا.

<sup>(٤)</sup> نقل لخريج دار العلوم.

## جمعية الحمير

أما د. عبد الفتاح الديدى أستاذ الفلسفة الذى أراد تكرييم العقاد الذى كرمنا بالعمرىات فكتب عنه "عصرية العقاد" ، وتوقف أمام روحه المرحة فقال:

كان رحمة الله يستخفه الطرف ساعات اللهو والمزاح إلى حد كبير، ويضحك بكل جوانحه حين يستعيد الأحداث أو يروى الواقع المضحكة أو يلقى بالنكات، وحدث مرة أن زاره أثناء ندوته الشهيرة يوم الجمعة الشيخ الأسيوطى، وهو من المتدينين المفرطين فى التدين والمعجبين بالعقاد وكتاباته عن الإسلام، وكان رجلاً نحيفاً قصيراً إلى حد ملحوظ، وأصر أن يقبل العقاد تبركاً بعلمه وتقواه ، فقال للعقاد: لابد أن أقبلك يا أستاذ. فرد العقاد: لا يمكن. فسأله الشيخ: ولكن لماذا يا أستاذ..؟ فرد عليه العقاد قائلاً: لأنك لن تستطيع أن ترتفع إلى وجهي وأنا لن أنزل إليك.

وذات مرة في أثناء زيارته للأراضي الحجازية بصحبة ملك السعودية عام ١٩٤١ كان ينافش أحد الجالسين في إدخاله التحسينات الازمة على الكعبة، وقال لهم : يمكنكم أن تستخدموا مكبرات الصوت في المسجد الحرام أثناء الحج. فنهض أحد الجالسين قائلاً: هذه بدعة. ولاحظ العقاد أنه يحمل نظارة على عينيه . فقال له على الفور: فائت إذن رجل مارق لأنك تضع على عينيك مكبراً لصور المرنبيات. وسأله بعضهم يوماً عن أحد السياسيين ، فقال له العقاد: إنه رجل مرتاح الضمير ..!

وروى لنا العقاد نكتة الفلاحين الذين أحضروهم إلى دار الإذاعة في الاتحاد السوفياتي - السابق - ليقول كل منهم كلمة واحدة أمام الميكروفون ، فإذا بواحد منهم يقف أمام الميكروفون يقول صارخاً: الحقونا...!!

وروى العقاد كثيراً من التوارد التي حدثت في بيته مع طباخه الشيخ أحمد حمزة، فقد نبه عليه العقاد أن يكتب أسماء كل من يتحدثون إليه بالטלيفون في فترة غيابه ، وفي يوم من الأيام كان العقاد في إحدى دور النشر وأراد أن يستعلم عن شيء بالبيت فتحدث إلى طباخه بالטלيفون، وعندما رجع العقاد إلى بيته نظر في قائمة أسماء من طلبوه بالטלيفون فوجد اسمه هو نفسه من بينها.

وذكر العقاد أن الشيخ محمد عبده وقاسى أمين كانت لها ساعات مخصصة للهرو والمرح والسرور ليخففها عنها عناء الحياة وهوم الكفاح مع مجموعة من الأصدقاء الخلص الذين يفهمون حاجة المرء إلى اللعب وتخفيف المتاعب، وقاما يوماً بتكونين جمعية اسمها "جمعية الحمير" لأنهما وجداً أن هذا هو خير حل لإشكالات الجمهور الذي لا يريد التقدم ولا يرغب في أية نهضة، وجاءهما يوماً أحد المترمثين يسأل الشيخ محمد عبده عن شروط العضوية، فأجابه الإمام محمد عبده أن يكون الشخص راغباً في تحقيق دعوتها إلى أن تصبح مثلك يا فضيلة الشيخ!

ويضيف الديدى: كان العقاد من أكبر المتذوقين للنكتة والراوين لها، وكان يبني تقديره للفكاهة على فهم فلسفى حقيقى للضحك، ويرى أن النكتة تضحكنا لأنها تنضح الخل وتطلعنا على سخافة العقول التي لا يستقيم تفكيرها، ومن ثم تكون النكتة هي المنطق الصحيح والحجية المفحمة، وعلى هذا الأساس الفلسفى للضحك كان العقاد يملك زمام الموقف فى إثارة الضحك حول أقوال الآخرين ومفهوماتهم. فاستقامت له القدرة على تفنيد آراء الخصوم فى قوته لم يعرفها الفكر العربى، مع إثارة الضحك فى نفسية القارئ بغير عناء، فروح العقاد الفكهة لا تفصل أبداً عن مقدراته على التفكير والكتابة، وإذا أردنا أن نفسر ملكته فى النزال والمساجلة فيمكننا أن نقول أن براعة العقاد فى الفكاهة وولعه بالضحك هو الذى يمكن غالباً وراء مناؤشاته فى عالم الأدب والفكر، وكان السبب الحقيقي لكل مناقشاته الجادة هو ميل دفين إلى الضحك والإضحاك.

### ونجيب محفوظ ضاحكا

وهل هناك أشبه فى المقاربة والمشابهة بين العقاد ونجيب محفوظ من هذه الروح الساخرة والقدرة على التنكيت والتبيك، وإنما أردنا التركيز على العقاد لأن صورته الضاحكة هي صورة مجهولة غابت عنا وقدت آثارها فأردت استحضارها فى هذه العجالسة التسوى يقتضيها الموقف حتى يتحقق أملنا فى إفراد كتاب عن العقاد نستجلى فيه أبعاد شخصيته الإنسانية بكل متعلقاتها وتفاصيلها المثيرة.

أما نجيب محفوظ فحدث ولا حرج عن شخصيته المرحة الضحوك، وقد كشف لنا عنها صديقه د. أدهم رجب الذى كان يشهد فى

مقهى الفيشاوي القديم في أواخر العشرينيات وأوائل الثلاثينيات المبارأة التي كان يكسبها نجيب محفوظ أمام أولاد النكتة المحترفون فكان نجيب يتصدى لهم بقدرة غريبة على توليد الأفكار وتخليقها، بنكٍّ يجعلهم أضحوكة الجميع، وكان صوته جهوريًا، وخارقاً في سرعة ابتداع الفكرة، حتى أنه كان يتصدى لعشرين شخصاً دفعه واحدة بالنكتة تلو النكتة حتى يسكنهم جميعاً. وكنا نحن رفاق صباح ننقلب إلى "مطبياتي" له .. كان رجلاً جباراً في النكتة إلى حد أنه كان يضحك خصومه على أنفسهم!.

ولم تختلف روح نجيب محفوظ في شيخوخته عما كانت عليه في صباح.

وقد رصد لنا "سعيد سالم" ملامح شخصية نجيب محفوظ الساخرة حتى في أحلال الأوقات وأشدها مازقاً، وكان هذا الرصد من خلال مجالسه أيضاً كما حدث بالنسبة للعقد<sup>(١)</sup>.

يقول: لابتسامة نجيب محفوظ وقع السحر على قلوب محبيه، إذ يتميز مجلسه بالمرح والنكتة الساخرة. فكثيراً ما وقعت أحداث عالمية وقومية خلال جلساته الصيفية معنا بالإسكندرية. في مثل هذه الأحوال يكون من الطبيعي أن تنصب حواراتنا حول هذه الأحداث. واللافت للنظر أنه مهما بلغت قوامتها فإنه من السهل على نجيب محفوظ أن يتناولها بطريقة ساخرة تنتهي دائماً إلى ضحكته الرنانة المجلجلة التي يعرفها ويعشقها كل مرديه ..

دار الحديث مرة عن شخصية عامة فقال أحد الجالسين أن والده كان يعمل "ترايباً" فقال آخر أن والد زوجته كان يمارس نفس العمل، وقلت معلقاً إن المقابر كانت السبب في علاقة المصاهرة بينهما، فرد نجيب محفوظ قائلاً :

- عشان كده كانوا بيحبوا بعض موت! وسألته مرة كيف عثر على اسم "السلولي" الذي جاء في روايته "ليالي ألف ليلة" فضحك قائلاً:  
- هو اسم بايخ صحيح لأنه اسم الشارع اللي باروح أدفع فيه  
الفلوس لمصلحة الضرايب!

(١) أخبار الأدب ١٢/١٢/١٩٩٣.

ودار الحوار يوماً حول سخرية البعض من الصورة التي نشرت بالأهرام والتي ظهر بها محمد حسين هيكل مع "شواين لاي" بعد النكسة في حوار صحفي حيث كان الأول يرتدي كرافتات "سولكا" ويضع ساقاً فوق ساق والثانية يرتدي صندل بسيطاً ويجلس في تواضع أبسط. وكان تعليق نجيب محفوظ..

- مع إن الثورة بدأت قبل ثورتنا بـ ٣ سنوات إلا انهم شوف سبقونا قد ايه.. والسبب إن إحنا أخذنا المسألة "سولكا" وهم أخذوها "مولكا"!!

ويوماً أثار أحد الحاضرين موضوعاً علمياً عن النمل الأبيض الذي يضطر لأكل بيضه حين يتعرض منه الغذائي للخطر فقال أحد الحاضرين باستحالة تنفيذ هذه الفكرة إنسانياً لأن النساء تلد ولا تبيض. فقال نجيب محفوظ:

- عالعموم المشكلة في البوبيضة ، والمصيبة إن البوبيضة دلوقتوصل ثمنها عشرة صاغ!

وحين أصيب الصديق "محمد الجمل" بأزمة قلبية أعطيت رقم تليفونه لنجيب محفوظ كي يطمئن عليه بناء على طلبه، وتصادف حين اتصل به أن كان تليفون "الجمل" معطلاً وفي نفس الوقت كان اليوم الأول الذي يتم فيه إصلاح تليفون نجيب محفوظ الذي ظل معطلاً طوال ذلك الصيف بمنزله بالإسكندرية، وللهذا قال:

- يظهر أن الخط اللي عطوهولي سارقينه من محمد الجمل!  
وبمناسبة التليفونات قال نجيب محفوظ أن تليفونه بالقاهرة ظل لفترة طويلة ملتمساً بأحد خطوط الإذاعة فكان يطلب دائماً بطريق الخطأ بدلاً من الإذاعة، ومرة رفع السماعة بعد أن دق جرس التليفون فجاءه صوت قوى أمر بلهجة عنيفة:

- إدينى فهمى عمر .. أنا كمال الطويل.. فأجابه بنفس اللهجة القوية الآمرة:

- النمرة غلط.. وأنا الشيخ سيد درويش!  
ومرة أخرى ظل تليفونه معطلاً لفترة طويلة وفجأة سمع رنينه في المساء وكان في أشد الحاجة في ذلك الوقت لاستخدامه في أمر هام فرفع السماعة ليجد المتحدث يسأل:

- الأستاذ عبد السميم موجود؟

فأجابه بحماس شديد..

- ينصر دينك .. النمرة غلط..

ونجيب محفوظ معروف بالمجاملة الشديدة التي تضعه عادة في كثير من المواقف الحرجة الضاحكة المربيكة، فقد حضر شاب يوماً ومعه زجل أطعاه لنجيب طالباً أن يقرأه فاعذر الأستاذ بأدب شديد عن عدم وجود نظارة القراءة معه فأعطاني الشاب قصيده لأقرأها وأقيمت عليها نظرة لأجد ما بها كلام فارغ مبعثر يخلو تماماً من أي قيمة أدبية فهربت من المطب - تماماً مثلاً فعل الأستاذ - بأن أعطيت الورقة للشاب وطلبت منه أن يقرأها بنفسه وأدرت وجهي إلى البحر لأن "فشتى دانما عايمة" ولا أملك نفسى من الضحك فى مثل هذه المواقف خاصة حين كنت أنظر إلى علامات الدهشة الممزوجة بالدهاء والمصير على وجه نجيب محفوظ أثناء استماعه إلى هذه التفاهات. وظللت أنتظر بفروغ صبر سماع رأى الأستاذ الذى قال بعد فترة صمت وتأمل بلهجة تصعب جادة:

- هي القصيدة حلوة بس أحسن لو تسمّعها لو واحد "خبير زجل"  
يمكن تكون مكسورة!

### العقرية والغفلة في بيت واحد

وقد اجتمعت العقرية والغفلة في بيت واحد هو بيت العقاد

العقرى وطباخه الساذج أحمد حمزة.

قال لي تلميذه الشاعر شوقى هيكلى:

هذا من عجائب الدهر أن يجتمع في بيت واحد، عملاق فكر  
و عملاق غباء، فالعقد قوى العقل، ضعيف المعدة، وطباخه أحمد حمزة،  
ضعف العقل قوى المعدة، ومن نوارده أن بعضه العقاد ليشتري "دجاجاً"  
وحذره أن يضحك عليه البائع في الثمن، وكان ثمن الدجاجة عشرة  
قروش آنذاك، سمع أحمد حمزة في السوق من يقول أنه اشتراها أمس من  
"شبراً" بتسعة قروش ونصف القرش، فكيف تكون عشرة قروش اليوم.  
وركب إلى شبراً وعاد فرحاً، فسأله العقاد بكم اشتريت "الفرخة" يا  
مولانا؟

---

فقال : هى فى ميدان الجامع بعشرة قروش ولكننى اشتريتها  
بسبعين ونصف

سأله العقاد: من أين؟

فأجابه: ركبت تاكسي لشبرا.

سأله العقاد: وكم دفعت للتاكسي؟

وهنا يتتبه أحمد حمزة إلى غفلته ويقول : الله يخرب عقلى،  
ويضرب رأسه بيده!

وذات مرة بعثه العقاد ليشتري بيضا فوجده عند بائع بستة  
 مليمات وعند بائع آخر بخمسة مليمات فاحتار واتصل بالعقداد تليفونيا  
 ليسأله من من يشتري؟ فيسأل العقاد: وكم دفعت ثمنا في التليفون؟

وهكذا ما يحاول توفيره ينفق أكثر منه وهو لا يدرى.  
\* ولماذا كان يتحمله؟

- رغم أن تصرفات أحمد حمزة كانت تغيبطه وتجعله يثور ثورة  
عارمة إلا أنه كان من الناحية السicolوجية النفسية محتاجاً لمثل هذه  
الدعابات مهما كانت تغيبطه. العملاق هذا، وأنا أذكر كلمة لفيلسوف  
الماني قال: إن كل الرؤوس تحني أمامي.. ليتني أجد الصدر الذي  
أنحنى أمامه".

وحيثما سُئل العقاد: لماذا لا يستغني عن خادمه الغافل، فقال:  
ومن الذي يضحكني ، ومن الذي يحدثني عن الإنسان من عشرات الوف  
السنين؟

### نصيحة العقاد

والعقداد الساخر الضاحك هو نفسه العقاد الذي يهوى رياضة  
المشى وهو نفسه العقاد الذي يحب الاصطياف. وهي النصائح التي يحب  
أن يقدمها لقرائه<sup>(١)</sup> "إضحك كثيرا. سر على قدميك ساعة يوميا، وادهاب  
إلى المصيف شهرا كل سنة". وهل يفعل نجيب محفوظ أكثر من ذلك ،  
أو قريباً من ذلك.

---

<sup>(١)</sup> روزاليوسف ١٠/٧/١٩٦٢.

اسم قاسم أمين على المناذيل الحريري  
وليس كل حياة العقاد ضحكات وترىض واصطياف، ولكنها  
شأن حياة كل إنسان تكتفها الدموع والألام ولو حتى لمجرد فراق كلب  
رافقه شطرا من عمره ومن يومها - كما يقول - لا أطيق أن أسمع  
صوت كلب ينبع كما اعترف لصافي ناز كاظم، فما بالك بفراق الحبيبة:  
وبكيت كالطفل الذليل أنا الذي... ما لأن في صعب الحوادث  
مقدى .. وبكاوه من أجل الحبيبة المفارقة لسبب أو آخر حتى لو كانت  
الخيانة أليس هذا دليلا على قلب رقيق وإنسانية نبيلة، وأين ذلك من  
إشاعة عدائه للمرأة؟ إنه يعترف في نهايات حياته مؤكدا<sup>(٣٠)</sup> "أنا لا أعادى  
المرأة، و موقفى منها لا يقبل التعديل، ولقد كنت من مرشحي الدكتورة  
سهام القلماوى فى مجمع اللغة العربية، وفي أول كتاب لي طالبت بأن  
يقرر طبع اسم قاسم أمين محرر المرأة على كل منديل حريري.. إن  
تحرر المرأة الحقيقي هو إلا تكون رجلا".

### العقد علمي

بته العقاد صاحب الكرامة الذى يمد قلمه ولا يمد يده، ويرى أن  
الحمد وإن كان واجبا لكل نعمة فهو أوجب والزم لنعمة الستر وعدم  
الحاجة فيقول "إنى أحمد الله على شيء واحد هو أنه لم يلجمنى للاحتجاج  
إلى أحد فى أى وقت من الأوقات، فقبل أن يفرغ جيبى من النقود يكون  
الفرج فى الطريق".

هذا العملاق الذى ملا الدنيا وشغل الناس كان يعمل وينتج ويدع  
دون أن ينتظر الجزاء أو الثمرة إلا من ذات العمل نفسه ، إنه القائل  
"يجب أن يعمل الإنسان ما يجب عمله دون أن ينتظر على ذلك أى  
جزاء، فالعمل هو أحسن جزاء وأعظم لذة".

وهل يبعد ذلك عن الداعم الذى بنى عليها نجيب محفوظ حياته  
ومسيرة عطائه حين يقول في ذلك كلاما مقاربا للعقد "لقد اعتبرت الفن  
حياة لا مهنة، فقد حصرت اهتمامي بالإنتاج نفسه وليس بما وراء  
الإنتاج".

لقد تعلم نجيب محفوظ من العقاد الكثير والكثير.

<sup>(٣٠)</sup> المصور ١٥/١١/١٩٦٣.

---

يقول "العائد هو أول من نبهنى إلى قيمة التراث الإسلامي والعربي، وفي الوقت نفسه هو الذي عرضا بالفكر العالمي وعقد بين هذا وذاك مقارنات، مثلا: شوبنهاور وأبو العلاء المعرى، فجعلنا ننظر إلى الثقافة على أنها شيء واحد يسهم فيه الإنسان من أي مكان، وأنه لا موضع لتعصب لتراث دون آخر، وأعطانا القدرة على أن نعتز بتراثنا، وعلمنا أن به ما يقارن بأحسن ما أنتجه الفكر العالمي من فلاسفة ومفكرين وأدباء وشعراء". وكان جماع شخصية العقاد كما لخصها نجيب محفوظ في كلمة واحدة هي "الحرية"، حين كتب يرثيه بعد رحلة عطاء استمرت "خمسة وخمسين" عاما.

### العقاد هو الحرية

كتب نجيب محفوظ يقول تحت عنوان<sup>(١)</sup> "العقاد هو الحرية" ، إذا التمسنا لشخصيته فكرة يرمز بها إليها.. فالحرية هي الجمال في فلسفته، وهي الديمقراطية في سياساته ، وهي الفردية في رأيه الاجتماعي. وهذه هي القيم التي دافع عنها، وسجن في سبيلها، واضطهد كثيرا من أجلها ومنها استلهم أدبه على تعدد جوانبه فكان رائدا كبيرا من رواد الشعر الرومانسي الثانى، وكان ناقدا فذا يدعو إلى تحرير العقل والشعور من سلطان السلف والتقاليد، وكان كاتب سيرة يؤمن بالعقلية باعتبارها القوة الخالقة والموجهة وسط الأحداث والمجتمعات، وكان قصاصا تحليليا سيكولوجيا من طراز عال.. والتحليل النفسي هو أخطر الوسائل للتعبير عن الفرد إذا احتلت فكرة الفردية في ذهن المؤلف المكانة الأولى بين حفائق الحياة .

ولم يتخل العقاد عن قيمه ولم تتبط همنه في الدفاع عنها طيلة خمسة وخمسين عاما بالرغم مما تعرضت له هذه القيم في رحاب واسعة من الأرض من التطوير أو الزوال فكان مثالا للإخلاص والشجاعة..

### نجيب محفوظ

---

<sup>(١)</sup> روزاليوسف ٢٣/٣/١٩٦٤.



---

طه حسين

التأثير

---

(٤) "اعتبرنا جميعاً في شبابنا أن ثورة طه حسين ضد المناهج القديمة هي انتفاضة عقلية موازية للثورة الحقيقية التي فجرها سعد زغلول على أرض الواقع".

نجيب محفوظ

---

(٥) الخميس ٢٣/١١/٢٠٠٠

---

## (\*) أستاذتي

لا أذكر بداية محددة لتعرفى على طه حسين، ولكننى أذكر أتنى كنت أعرفه طوال عمرى، ولا أدرى متى وكيف واين سمعت عنه، ولكننى عرفت طه حسين الأديب وطه حسين الأستاذ وطه حسين العميد.

ولاشك أتنى قرأت الأيام لطه حسين بمعنة لا مزيد عليها، وأنا لا أزال أتمرن على الكتابة ، ولعانى كنت فى أوائل المرحلة الثانوية، فحاولت تقليدھا فى كراسة أو كشكول وأسميتها "الاعوام" على نفس الوزن محاولاً أن أفلد نفس الأسلوب ونفس الطريقة ، وأحكى فيها عن نشأتى كما حکى طه حسين عن نشأته . وقد أعطانا طه حسين فى روایاته المعروفة كل نماذج الروایة تقريباً، من روایة السیرة الذاتية فى "الأيام" ، إلى الروایة الموضوعية كما فى "دعاء الكروان" إلى روایة الأجيال كما فى "شجرة البنوس" التي هي أول روایة في اللغة العربية من روایات الأجيال التي لا يخلو منها أدب أمم أوروبا، وقد تأثرت تأثراً كبيراً "شجرة البنوس" وظل هذا التأثير ينمو حتى كتبت "الثلاثية".

وقد ارتبط طه حسين الأديب، في أذهاننا "بالحرية" والبحث العقلى الموضوعى كمفكر كبير.

ويعتبر طه حسين أحد الرواد مع العقاد والمازنى، وحسين هنكل، وسلامة موسى، الذين قامت عليهم حیاتنا الأدبیة في مطلع القرن العشرين.

---

(\*) من حوار لنجيب محفوظ مع المؤلف عن طه حسين كما أكد هو بخط يده في نهايته ٢٠/٨/١٩٩٨ ونشر كمقدمة لكتاب "رسائل طه حسين" للمؤلف - دار ميريت.

---

فالعقد شخصية لا تكرر ، والمازنی كان أديباً عظيماً جداً لم يأخذ حقه في حياته ولا في موته رغم أنه كان من أدق الناس في الترجمة ، وله أسلوب من أجمل الأساليب العربية الأدبية يرشحه لأن يكون الروانى الأول ، ولكن كان في المازنی شئ من الاستهانة ، الله هو الأعلم بأسبابها ، مما لم يجعله يتخصص في شئ ويعطيه حياته.

فقد كان طه حسين والعقاد والمازنی ود. محمد حسين هيكل ، وسلامة موسى ، من الرواد الذين لا يقل تقديرى لأحدهم عن الآخر في مجال الأدب .

أما طه حسين الأستاذ فقد كان عميداً عندما دخلت كلية الأدب ، ولم يكن بالنسبة لى أستاذاً مباشراً للأسف - ولكن في بعض الأحيان بعد الظهر ، تكون لنا محاضرة ، في الوقت الذي كانت طه حسين محاضرة قبلها أو بعدها ، فحضرها ، وكنت أرى من تلاميذه في ذلك الوقت ، سهير القماوى ، وكان طه حسين في محاضرته يقرأ القصيدة ثم يترك الطلبة يشرحونها ، ثم يسألهم في دقائقها :

لماذا قال الشاعر ما قال ، ولماذا لم يقول شيئاً غير ذلك الذي قال؟ أو أسئللة من هذا النوع ، فكانت الدراسة على يدى طه حسين متعة وتربيوية وفنية وجمالية جملاً يفوق الوصف .

أما طه حسين العميد فقد راح يربينا تربية جامعية عظيمة ، فينبه على الأساتذة ألا يسمحوا لنا بكتابنة المحاضرات ، ولا يجوز لنا أن نقيد في أوراقنا إلا اسم مرجع ، أو سؤالاً نريد أن نسأله ، أما أن أقيد ما يقوله الأستاذ وأحفظه ، فهذا ما كان يرفضه طه حسين ، وكان يقول لنا: أكتبوا المحاضرات مما استوعبته عقولكم ، ولديكم المراجع في مكتبة الجامعة . فكانت تربيتنا الجامعية لنا تربية عالية جداً . ولذلك اعتبرنا قرار إخراجه من الجامعة ، كارثة ، وقمنا باضراب في كلية الأدب شاركتنا فيه بقية الكليات والمدارس العليا .

ولكن طه حسين الذي ظاهرنا من أجله في الثلاثينات غضبنا منه في السبعينات حينما قام بأول هجوم علني على العقاد بعد وفاته من خلال ندوة تليفزيونية حضرتها ، وقال فيها إنه لم يفهم " عبرية عمر " ، ولم نكن نعلم سوى أن العلاقة بين الأديبين الكبيرين هي علاقة مودة

---

وأعجاب متبادل ، فالعقد يقدم لنا "هدية الكروان" شرعاً، وطه حسين ينقده نقداً جميلاً في "الرسالة"، ويهديه "دعاء الكروان" نثراً بإهداء مطبوع:

إلى صديقى الأستاذ الكبير عباس محمود العقاد  
سيدى الأستاذ

انت أقمت للكروان ديواناً فخماً في الشعر العربي الحديث، فهل تاذن لي أن أتخذ له عشاً متواضعاً في النثر العربي الحديث، وأن أهدى إليك هذه القصة تحية خالصة من صديق مخلص.

وفي مسرح الأذربيجانية اجتمعنا جميعاً، وجاء طه حسين وتوج العقاد "أميراً للشعراء"، بعد وفاة شوقي، وكتب مقالاً هزناً جميعاً من الأعمق، مقدماً فيه حيثيات تبريره للعقد أميراً للشعراء "لأن العقاد ليس مقلداً ولا يستطيع أن يقلد ولو حاول التقليد لفسدت شخصيته، وشخصية العقاد فوق الفساد" كما قال طه حسين، فالعلاقة بين الاثنين كما رأيناها وسمعناها وقرأناها علاقة ممتازة ، فماذا حدث حتى يهاجم طه حسين ، العقاد بعد وفاته؟ لقد كان العقاد شخصية قوية مهيبة مخيفة في حياته.

وقد اهترت صورة طه حسين قليلاً بعد هذا الهجوم، فنحن نحب طه ونحب العقاد، وقد هزنا ما قاله طه في حق العقاد.

وفي الوقت الذي كان فيه العقاد كاتب الوفد الأول، وعلمت أن طه حسين كان عدواً لسعد زغلول، حزنت وغضبت، وقلت لنفسي يعني يا دكتور طه بشعبيتك وعلو فكرة الحرية عندك وأنت رجل من صميم الشعب، فأنت مرشح لكى تكون كاتباً لسعد زغلول، فكيف تكون كاتب الأرستقراطية المصرية؟ هذه لم أفهمها، وربما كان مبعث ذلك علاقته الشخصية والفكرية بحزب الأحرار الدستوريين.

ولكن بعد إخراج طه حسين من الجامعة، تلقفه "الوفد" وبدأ يكتب في صحفه ومجلاته، فبدأت أقرأ له ككاتب سياسي، رغم أنه كان كاتباً سياسياً من قبل ، ولكنني لم أكن أقرأ له حينذاك حيث لم نكن بعد قد تعلمنا قراءة الصحف، حتى بدأت أقرؤه ككاتب من كتاب "الوفد" الكبير ، ثم تتبعناه حتى صار مديرًا لجامعة الإسكندرية، ثم وزيراً للمعارف في وزارة "الوفد" الأخيرة، وكان هو الذي قرر مجانية التعليم في المرحلتين الابتدائية والثانوية ، وقال : إن التعليم ضرورة كالماء والهواء.

---

لكل هذا أرى أن طه حسين شخصية كبيرة متعددة الجوانب، تجد فيها الوزير المصلح، والمفكر الثائر، والأديب المتنوع الممتع، وله أسلوب خاص به مميز، لم تعرف "العربية" أيامنا أساليب مميزة بمثيل هذه القوة سوى أسلوب طه حسين والمنفلوطي.

ورغم أننى أحببت طه حسين إلا أن طبعتى كرجل منزو ،  
تجعلنى أحب من بعيد ، يعنى مثلا أنا أحب العقاد حبا يفوق كل وصف ،  
و كنت أذهب إلى مكتبة "الأنجلو" لشراء الكتب و كنت أجده جالسا يقلب  
فى الكتب ، ولكننى لم أجرؤ أبدا على الاقتراب منه والتسليم عليه ، مقدرا  
انهماكه فيما هو فيه ، فلم أضع يدى فى يده طوال عمره رغم إكبارى  
العظيم له واعتبار نفسي واحدا من تلامذته . كذلك كان طه حسين ، ولكن  
بعد الثورة وإنشاء "نادى القصة" دعا المرحوم يوسف السباعى بعد أن  
اختاره رئيس شرف للنادى ، وقدمنا جميعا له ، فسلمت على "طه" وبدأت  
معرفتى به ، ولم يكن قد قرألى شيئا أبدا ، ولكن المرحوم "أنور  
المعداوي" الناقد المعروف ، قال له : أنت كتبت عن يوسف السباعى ،  
وأمين يوسف غراب ، وغيرهم من قرأت لهم ، فاقرأ لنجيب محفوظ  
ايضا ، فقبلها طه حسين ، كنوع من الإحراج ، فالرجل لديه قراءاته  
ومسئoliاته ، وقد كنت أهديه رواياتي كما أهديها لكتاب أساتذتى ممن  
تتلمذت عليهم وأحببتهm وتأثرت بهم ، وربما يكون طه حسين لم يهتم  
برواياتى فى البداية ، ربما لأنه لم يكن يعرفنى ، ومن غير المعقول أن  
يقرأ طه حسين كل رواية جديدة تأتى إليه ، فلما تعرفت عليه فى "نادى  
القصة" وقدمنى له "المعداوي" ورجاه أن يقرألى ، كان من حسن حظى  
أنه كان راضيا عمما كتب ، فقد قرألى أول ما قرأ "زقاق المدق" وكتب  
عنها مقالا رائعا ، ثم كتب مقالا آخر لا ينسى عن "بين القصرين" ، فقد  
عرض للرواية الأولى وقام بتحليلها وقال : إنها رواية تصل لمستوى  
الأدب العالمي ، وكتب عن الرواية الثانية مشيدا بما هو أكثر من ذلك.

لقد رفع طه حسين ، روحى المعنوية لدرجة لم أكن بصورها ،  
خاصة أن ذلك قد جاء بعد حرمان طويل من النقد منذ أن تناول أعمالى  
"سيد قطب" و"أنور المعداوي" ، فمررت سنوات طويلة حتى كتب عنى طه  
حسين .

---

ثم حدث اتصال بيننا، ودعاني لمقابلته في بيته، فكنت أتردد عليه، أحياناً أذهب إليه وحدي، وأحياناً أذهب بصحبة ثروت أباظة، وفي هذه اللقاءات كان يدور حديث في الأدب وفي السياسة، وكان يتبسيط معنا، ولكن شخصيته كانت تفرض الأستاذية التي ربما لم يكن يحب أن يظهرها كي لا يضايق الناس بها، ولكنه رغم تبسيطه معنا إلا أننا كنا نشعر بأستاذيته وهو يتحدث إلينا.

لقد كان رجلاً عظيماً مضينا في شخصيته، وفي إبداعاته ككاتب متعدد المواهب، وفي ترجمته لأدب الإغريق، ومؤلفاته الأدبية والعلمية، فمن ذا الذي يستطيع أن يجمع بين الفن والعلم ويجيد فيما كما فعل طه حسين إلا أن يكون رجلاً عظيماً. ملأ عصره ولا يزال يشير الجدل بعد رحيله، فنراه في حالات القوة وحالات الضعف، ونشاهده في حالات التوافق وحالات التناقض، وكل ذلك وغيره مما يجعلنا نحبه أحياناً، ونغضبه منه أحياناً أخرى، نقترب منه بعض الوقت، ونعجب له، ونحبه ونقدره باعتباره رمزاً من أبرز رموز النهضة الأدبية والفكرية في القرن العشرين.

لهم نهاد سكر المزن  
لا سهل إلا ما صنع سكر المزن  
سكر محمد سكر المزن  
سكر المزن



---

## التأثير

"ويكفى أن أذكر لهم أديبنا البارع نجيب محفوظ فلست أعرف  
أصدق منه تصويراً لحياة الشعب المصري" "وهو على ذلك يكتب بلغة  
فصيحة لا غبار عليها وترتفقى بقصصه أحياناً إلى منازل الشعر الرفيع  
دون أن يشق على قارئ أو سامع فى شيء مما يكتب أو يقول"

د. طه حسين

يعتبر نجيب محفوظ أن طه حسين يمثل عقل النهضة الأدبية التي بدأت في مطلع القرن العشرين ويركز على ملمحين هامين من ملامح شخصية عميد الأدب العربي، حيث يقول عنه أنه<sup>(٣)</sup> "رجل الذكاء، وهو يظهر في مكانتين من أهم مكانته، البساطة والسخرية، وإنك لتقرا له طه حسين فلا تتعثر على كلمة شاذة أو جملة معقدة أو تعبير ملتو أو فكرة غامضة، وإنما تفهم كل ما يريد أن يفهمك إياه وأنت مرتاح سعيد في نشوء وصفاء، وليس هذه السهولة مما يدل على سهولة الموضوع الذي يعالجه الكاتب أو على ابتداله وكأنها دلالة على الذكاء النافذ، الذكاء الرياضي - أو الذكاء الفرنسي ابن شنت - الذي لا يطيق الغموض أو التعقيد والذي يعطي محسوله بسيطاً بساطة البديهييات الرياضية وإن كان تمثيله وهضمه من أصعب الأمور، فهذا هو السهل الممتنع حقاً.

أما السخرية فشديدة الوضوح في أسلوب طه وتصويره للأمور، وهي في ماهيتها جمع للمناقضات عن طريق الإشارة الخفية واللمحة البعيدة وقوامها قوة الملاحظة والانتباه الشديدان.

والذكاء يؤدي للشك، وقد كان الشك أساس البحث عند طه حسين، ذلك البحث القيم الذي صار أنموذجاً للمفكرين والذي أحدث أثراً كبيراً في بعث الآثار الأدبية الإسلامية".

ويضيف نجيب محفوظ "وهل ينكر أحد أن له طه حسين آثاراً أدبية بلغت الذروة في جمالها وقوتها".

### لعنة كتابين

ورغم فضل طه حسين في بعض الآثار الأدبية الإسلامية إلا أن كتاباً واحداً ظل يعلق برقبته متقدماً بعربيضه اتهام في عقيدته، وهو كتاب "في الشعر الجاهلي"، ويشترك معه نجيب محفوظ في الانفراد بكتاب واحد تطارده لعنته وهو رواية "أولاً حارتنا"، رغم آثاره الأدبية الكثيرة الجميلة، ولكنها النظرة المتشائمة التي لا ترى إلا نصف الكوب الفارغ، ولا تلحظ في الثوب الأبيض إلا النقطة السوداء، هذا إذا كانت هناك نقطة سوداء أصلاً.

<sup>(٣)</sup> المجلة الجديدة فبراير ١٩٣٤.

مطلوب رفع الدين عن اضطراب العلم  
فطه حسين هو صاحب : "على هامش السيرة" ، "الوعد الحق" ،  
"الشيخان" ، "الفتنة الكبرى" ، و"مرأة الإسلام".

وطه حسين هو الذى قاوم الحركات التبشيرية فى مطلع القرن  
العشرين باعتبارها خطرا على الوطن والعقيدة مع حرصه على عدم  
المساس بالوحدة الوطنية.

وطه حسين هو أول من دعا إلى الفصل بين القرآن والعلم  
باعتبار أن القرآن كتاب يقين، والعلم متظور لا يثبت فى نظرياته على  
حقائق ثابتة ، ومن الخطأربط الثابت بالمتغير أو كما يقول<sup>(١)</sup> "ليس من  
الخير ألا نحمل نصوص القرآن من الكتب الدينية أو وزار الشك وأوزار  
البيقىن ، وهذه النتائج الكثيرة المختلفة المضطربة المتناقضه التى تنشأ عن  
أمجزتنا المختلفة المضطربة المتناقضه ، والتى تنشأ عما نأكل وما  
شرب وما نرى وما نسمع وما نحس"؟

ليس من الخير أن نجعل القرآن الكريم وغيره من الكتب الدينية  
فى حصن مقدس منيع لا تصل إليه أبخرة العدس والفول والزيت  
والطعمية وغير ذاك مما نأكل لنهمضه مرة ولا نهمضه أخرى، وينشا  
عن سهولة الهضم وعسره حسن تفكيرنا أو سوؤه، اللهم إنى اعتقاد أن  
الأرض تدور وقد لا تدور، قد تكون كرة أو سطحا أو كمثري ، وأن  
الزمان قد يوجد وقد لا يوجد، وأن نيوتن قد يصيب وقد يخطئ، وأن  
أينشتين قد يحق وقد يبطل. كل هذا ممكن، ولكن هناك شيئا لا أحب أن  
يتحمل هذا التناقض وهذا التردد، وهو القرآن وغير القرآن من الكتب  
الدينية، إنا لنحسن الإحسان كله إذا رفعنا الدين ونصوصه عن اضطراب  
العلم وتناقضه.. فماذا يرى العلماء؟

\* \* \*

لقد ظلت كل هذه الجهود والممارسات الأدبية الإسلامية وغيرها  
ما يحتاج إلى تفصيل آخر، فى كتاب آخر مستقل ولم يتذكر شانتو طه  
حسين إلا كتابه "فى الشعر الجاهلى" والذى كان قصده الباطن منه غير  
قصده الظاهر، كما أثبتت الدلائل والأحداث بعد ذلك.

<sup>(١)</sup> نقاً عن د. عاطف العراقي "التوير عند طه حسين وكتابه "من بعيد" - القاهرة  
عدد ١٥/١٢/١٩٨٩.

## حبه للخصوصية

ظاهر الأمر أن طه حسين كان يطعن في المقدّسات ولكن حقيقة الأمر أنه كان يهدف إلى التحرر الفكري لبني وطنه عرباً ومسلمين، وما كان باستطاعته أن يحقق هدفه لو لم يلتفت الأنظار لفتاً، ويلوي الأعنق لبياً ويصادم المشاعر صدمة يتحقق بها غرضه من كتابه "في الشعر الجاهلي"، وما سببه إلى ذلك إلا أن يهز العواطف الإسلامية، ولماذا الإسلامية تحديداً؟ إلا أن يكون خطابه موجهاً خاصةً إلى الناطقين بالعربية ذوى العقيدة الإسلامية على وجه الخصوص وإلا فلماذا طعن في نسب الرسول، ولماذا شك في وجود إبراهيم وإسماعيل، ولم يسحب هذا الشك على موسى وعيسى، ذلك لأنّه قصد بكتابه مخاطبة العقل العربي على وجه الخصوص والإسلامي على وجه العموم، لكي يتحرر من قوله الجامدة، وينطلق من النقل والتقليل إلى التفكير والتجديد.

فالشعر الجاهلي، لم يكن كتاب علم وإن كان يقصد به الدعوة إلى العلم والأخذ بأسبابه.

يقول المفكر الأردني ناصر الدين الأسد<sup>(١)</sup> "فطه حسين إذن لم يكن في حقيقة الأمر جاداً في أجزاء مادة هذه الدراسات حين ألقاها وحين أملأها وحين أصدرها في كتاب، بل كان عابراً بعقول كثير من الناس حينئذ أشد العبث، ساخراً منهم أعنف السخرية، متوكلاً من ذلك شيئاً وراء المادة التاريخية لكتابه، وقد بلغ الذروة في العبث والسخرية حين عاد بعد عشرة أعوام كاملة من صدور كتابه، وبعد أن حقق له الكتاب ما كان يصبو إلى تحقيقه، عاد إلى الشعر الجاهلي وإلى شعراء الجاهلية... ثم يشير إلى نفسه في هذا الحديث الذي أداره بينه وبين صاحبه في "حديث الأربعاء".

"قلت ضاحكاً: وهل عرفت مني إلا المحاجرة والمداورة وتقسيم الشعرة إلى نصفين أو إلى ثلث أو إلى أربع، والجد في إثبات ما أفال الناس أن ليس إلى إثباته من سبيل، ونفي ما استيقن الناس أن ليس إلى نفيه سبيل.

وقال على لسان صاحبه يخاطبه ويصفه: وخصلة ثالثة ينكشف

<sup>(١)</sup> من كلماته في الاحتفال بذكرى طه حسين ما بين ٢٦-٢٨ فبراير ١٩٧٥، الذي نظمته وزارة الثقافة المصرية.

---

عنها هذا الحديث ، وهى حبك للخصومة وإسرافك فى حبها ، ألسنت ترى أنك ما نفتا شغوفاً بالخصومة متعلقاً بأسبابها ، تجد حيناً فتكون مراً وتسخر حيناً ف تكون لاذعاً.

فقد يسر إذن طه حسين على دارسيه سبيل دراسته حين كشف لهم خبايا فكره ، وصار حهم بمكتون نفسه ودهم على مفاتيح شخصيته ، ونحن الآن نستفيد من كل ذلك في فهمنا لمقاصده من كتابه "في الشعر الجاهلي" ... "ومع ذلك بقى الكتاب هو نفسه في جوهره الحقيقي الذي لفت الناس واستوقفهم وأثر فيهم ، ولو كانت مادة الكتاب بتفصيلاتها أو آراء المؤلف وإشاراته الدينية التي حذفها في الطبعة الثانية وما تلاها من طبعات ، هي موضع عناية الناس لذهبت قيمة الكتاب وانقطع تأثيره بما أحدث فيه المؤلف من تغيير ، فضلاً عن رجوع المؤلف عن أكثر آرائه بما نشره بعد عشر سنوات من صدور كتابه - بعنوان "حديث الأربعاء" ... ولكن الكتاب - كان - دعوة ثورية إلى منهج متكامل في الدراسة الأدبية مهما يعترفه من عيوب التطبيق في المادة نفسها ، ومهما تكون بعض الآراء التي ضمنها صاحفه مستعاره أو مقتبسة.

وكل صاحب دعوة ثورية لابد أن يجنح إلى الجموح وإلى الهدم وإلى إثارة الناس بالتعريض ببعض ما أفوا ، وبالهجوم على ما يعتقدون ، فيصنع بذلك رأياً عاماً ويستميل جمهوراً من الأنصار يزيد عدده بما يخوض من معارك مع جمهور الخصوم والمخالفين.

الكتاب دعوة ثورية إلى منهج متكامل في الدراسة الأدبية ، القاما صاحبها في الحرم الجامعي من على منبر التدريس ، ثم اتسع نطاقها في الصحف والمجلات والكتب والأندية الخاصة وال العامة وساحات النيابة والقضاء والجمعية التشريعية ، وتلقفها تلاميذه في الجامعة وتحمسوا لها وأخذوا يدعون إليها ويطبقونها على أنفسهم ، وعلى تلاميذه . ومن جامعة القاهرة وأساتذتها وطلابها انتقلت إلى الجامعات الأخرى في كل قطر من أقطار العربية جيلاً بعد جيل.

ومع الزمن أخذت مادة الكتاب الجزئية تسقط شيئاً فشيئاً وتنسى ، وأخذ جوهر الكتاب ومنهجه المتكامل تتضح معالمهما ، وتعمق في العقول والآفوس فهما وتطبيقاً . وما كتب كاتب في تراشنا بعد ذلك إلا كان امتداداً لما كتب - طه حسين - سواء خالقه في بعض آرائه أم وافقه ، وربما

---

كانت المخالفة في هذا مساوية للموافقة في دلالتها على التأثير وعمقه، (فطه حسين) - في حكم النزاهة الموضوعية والتجرد - هو بحق رائد المنهج المتكامل في الدراسة الأدبية الحديثة، لا يمت بسبب إلى ما قبله. وكل ما بعده يمت إليه بأسباب".

### طه حسين هو الحل

(<sup>٤</sup>) ولكن مما لا شك فيه أنه لا يفيد طه حسين ولا الحقيقة أن نزعم أن نسقه ومنهجه الجديد... قد جاء من فراغ ، أو فجأة دون مقدمات ، ذلك أن شواهد الأمور تقول أن التجديد في الفكر العربي عامه وفي دراسة الأدب، قد بدأ قبل طه حسين ربما بأكثر من قرن من الزمان.

إن العناصر الفكرية الهامة التي نقلها المبعوثون الذين سافروا إلى أوروبا في عصر محمد على وخلفائه (الطهطاوي وعلى مبارك مثلاً) كانت - دون شك - ذات تأثير في تمهيد أرضية التحول الفكري الذي وصل إليه عصر طه حسين، ولاشك كذلك أن الدعوات الإصلاحية التي قام بها كل من الأفغاني ومحمد عبده كانت كذلك أرضًا صالحة ليبني عليها طه حسين وجيله أفكارهم الأكثر جذرية وعنفا، كذلك لا يمكن إنكار الدور الهام الذي لعبته المعارك التي سبقت طه حسين في تهيئة الأرض لنوع من النشاط الفكري / الصدامى بين القوى المتعارضة في الحياة السياسية والفكرية في مصر ... "معارك أربعة أساسية لا يمكن الفصل بينها بأي حال من الأحوال:

معركة قاسم أمين حول تحرير المرأة ، ومعركة على عبد الرزاق حول الإسلام وأصول الحكم، ومعركة مختار حول تمثال "نهضة مصر" ثم معركة طه حسين حول "في الشعر الجاهلي" ولا يستطيع المتابع للحركة الفكرية منذ أواخر القرن الماضي إلا أن يلاحظ حركة الشك والتجديد والتتوير في الفكر المصري والعربي على كافة المستويات، تسرى سريان ثورة ١٩١٩ وليس أقل منها، مثل هذا الجو الحار والصراعى كان لابد أن ينتهي بثورة أو ثورات، ويمتنا أن نعتبر

---

(٤) د. سيد البحراوى "قراءة في الشعر الجاهلى" - مخطوطه عثرت عليها ضمن أوراق طه حسين.

---

أن ثورة ١٩ هي الثورة الأم لهذه الثورات. ولكننا لا نستطيع أن نغفل ثورة مختار في الفن التشكيلي أو ثورة سيد درويش في الموسيقى أو ثورة طه حسين في دراسة الأدب العربي".

ويذهب د. سيد البحراوى إلى درجة القول أن ثورة طه حسين هذه كانت مسئولة عن ظهور "جماعة الإخوان المسلمين (بعد عامين فقط من معركة في الشعر الجاهلي) وحتى الجماعات الإسلامية المتطرفة الآن. ورغم أنه ليس المسئول وحده عن هذا، فإنه كان واحداً من أبرز المسؤولين"... وهذا كلام عجيب وغريب وفيه تهافت للربط بين كتاب "في الشعر الجاهلي" وميلاد هذه الجماعة، إلا أن يكون وجودها رداً على الإشارات الدينية في هذا الكتاب، وهي مسألة لا نعتقد بها، ولم يقل أحد أن تشكيل هذه الجماعة كان طه حسين أحد المسؤولين عنها، فهذه قصة ، وتلك قصة أخرى مختلفة ، وهو تحويل لطه حسين وكتابه بأكثر مما يحتمل لمجرد ميلاد جماعة الإخوان بعد سنتين من معركة الشعر الجاهلي، وهي صدفة لا نتيجة، ومع ذلك فإن طه حسين الذي صدم الرأى العام بكتابه لم يتعرض للقتل بسبب آرائه الواضحة الصريحة التي لا تقبل اللبس، بينما تلميذه نجيب محفوظ قد تعرض لمحاولة اغتياله بسبب رواية "أولاد حارتنا" التي تحمل اللبس والتأويل، وهي عمل فنى لا بحث نقدي كالشعر الجاهلي، تحتمل أكثر من تفسير حسب متنقيها، ومع ذلك اختار البعض التفسير الذى يرونـه إدانة، تاركـين اعتراف صاحب العمل نفسه أنه لا يقصد ما ذهبوا إليه ولم يخطر ببالـه هذا التفسير المتعـسـفـ، بل إنه كان مستعدـاً للحوار والمناقشـةـ، وهو ما وجـدـه طـهـ حسينـ فىـ كتابـهـ، وافتـقدـهـ نـجـيبـ مـحـفـوظـ فىـ روـايـتـهـ، وـمعـ ذـلـكـ لمـ يـخـضـ مـعـرـكـةـ منـ لـجـلـ نـشـرـ روـايـتـهـ فىـ كـتـابـ رغمـ كلـ الإـغـرـاءـاتـ مـعـتـبرـاـ أنـ بـلـادـهـ تـخـوـضـ مـعـارـكـ كـثـيرـةـ وـلـيـسـتـ فىـ حاجـةـ إـلـىـ مـعـرـكـةـ جـديـدةـ تـضـافـ إـلـىـ مـعـارـكـهاـ بـغـيرـ دـاعـ، وـرـغـمـ كـلـ هـذـاـ وـذـاكـ لـمـ يـسـلـمـ نـجـيبـ مـحـفـوظـ مـنـ مـحاـوـلـةـ اـغـتـيـالـهـ.

ما يجعل البعض يرى<sup>(٣)</sup> "أن زمننا أسوأ بكثير من زمن طه حسين بحيث يحق لهم "الترجم" عليه والحنين إليه، ولذلك فإن هؤلاء

---

(٣) المصدر السابق.

---

يمكن أن يرفع شعار "طه حسين هو الحل"!... "فقد وجد طه حسين حماية من الحكومة ومن الجامعة ووجد جوا علما ينافسه بقدر ما من العلمية . قد لا نجده الآن".

بل إن طه حسين نفسه يحن إلى أيامه<sup>(٠)</sup> "إلى تلك العهود التي كنا نشكو فيها المشقة والجهد ونضيق فيها بالحياة والأحياء، ثم أصبحنا الآن نود لو تعود إلينا معها حياة هي من غير شك خير من الحياة التي نحياها الآن. كنا في تلك العهود أحرازاً نفكرونقول ، كما نريد أن نفكرونقول ، وكنا نلقى لأنانا من المقاومة فلا تزدينا إلا طموحاً إلى الحرية وإمعاناً فيها. وكنا ننظر إلى الجهاد في سبيل الرأي وحرية الرأي على أنه حاجة من حاجات الحياة وضرورة من ضرورات الوجود الحر، فـأين نحن من هذا الآن؟".

نجيب يكشف لخالد محمد خالد هدفه من أولاد حارتنا ورغم عدم قناعة نجيب محفوظ بالأسباب التي قام البعض بطرحها تأويلاً وتفسيراً متعسفاً لروايته "أولاد حارتنا" إلا أنه قرر عدم نشرها إلا حينما يكتب لها المقدمة مفكراً إسلامياً كخالد محمد خالد، أود. أحمد كمال أبو المجد، أو الشيخ الغزالى<sup>(١)</sup> ، وقد نشرت ذلك في حينه في حوار مع نجيب محفوظ بمجلة الإذاعة والتليفزيون التي أعمل بها صحفياً، وقد رحب خالد محمد خالد بافتراح نجيب محفوظ ولكنه طلب فقط معرفة الظروف والملابسات التي أحاطت بكتابه "أولاد حارتنا" ، والهدف منها حين فكر في كتابتها، ونقلت استفسار خالد محمد خالد إلى نجيب محفوظ الذي رحب بالرد على استفساره شفويًا من خلال شريط تسجيل، وهذا هو رد نجيب محفوظ الذي أنشره للمرة الأولى:

نجيب محفوظ : أبداً كلامي بتحية إلى الأستاذ خالد لأن له منزلة كبيرة في نفسي من قديم الزمان.

وإجابة على تساؤله أحب أولاً أن أوضح شيئاً وهو أن الكاتب أحياناً قد يقصد شيئاً، والعمل الذي يكتبه يحقق هذا الشيء وأشياء أخرى،

---

(٠) العراقي - السابق.

(١) لم يكن الشيخ الغزالى قد اعترف بعد أنه الذي كتب العريضة التي يحرض فيها على مصادر "أولاد حارتنا".

---

ولذلك فإن أي عمل لي لم أعرف أبعاده كلها إلا بعد النقد، وهذه حقيقة أحب أن أعرضها في الأول، وطبعاً الأستاذ خالد يدركها تماماً لأنه من الكتاب، وإن كان هو كاتب ومفكر يعرف هدفه ويعرف كيف يصل إليه، لكن الفن ليس هذا فقط لأنه يكون هناك جزء في الوعي، وأجزاء في اللاوعي تطلع مع القلم.

وعندما أسأل نفسي الآن: "أولاد حارتنا" كيف كتبتها ولماذا؟

الحقيقة أتنى كنت في ظروف سنة ١٩٥٩ قد بدأت أشعر بشيء من الخيبة بالنسبة لثورة يوليو ١٩٥٢، فهي قد جاءت وحققت أعمالاً عظيمة، ولكن بدأنا نسمع كثيراً: اليوم قبض على فلان ،اليوم يعتذرون فلاناً، وفيه ناس بستقىد فواند كبيرة جداً إلى أن أصبحوا أكثر من الإقطاعيين، وأشياء من هذا النوع، وببدأ الواحد بعد الفرحة الأولى يرمي "شوية" ، فصورت حارة مصرية تماماً، وهناك "وقف" ، وهذا "الوقف" لخير الحارة، وقد وقع بين فريقين، فريق فتوات تريد أن تنهيه ، وفريق آخر طيب يريد أن يحافظ على وصية "الوقف"... وهذه كلها حاجات مصرية.

ومن الرؤية السياسية في الوقت نفسه كنت أفك في مظللة من تاريخ الإنسانية، ففكرت في الوصية الكبرى، وفي هؤلاء الناس الذين حاولوا تحقيقها للإنسانية، وكأنني أريد أن أقول من خلال هذا لرجال الثورة في الآخر: أنت مع أي فريق. فريق الفتوات ، أم مع فريق الرسل. وهذا هو الذي كان في ذهني عندما كتبت.

هل هذا طبع بالضبط أم أن هناك أشياء أخرى طلت معاها؟ هذه هي الحكاية كلها.

والامر الذي لاشك فيه أتنى في حياتي لم يأت إلى شك في الله، وإذا كنت قد بدأت أفهم الدين فيما خاصاً في وقت المراهقة، فابناني قد فهمت الإسلام على حقيقته تماماً بعد ذلك ، بل اعتقد اعتقاداً جازماً وحازماً أنه لا نهضة حقيقية في بلد إسلامي إلا من خلال الإسلام.

ويضيف نجيب محفوظ: الرواية طلت وقرأها الناس ثم انهالت الاتهامات. والاتهامات كانت بناء على عريضة سينة أرسلت للأزهر، والأزهر يبني وبينك لا يقرأ روايات مسلسلة. المهم قرأ الرواية على أنها تاريخ وليس على إنها رواية .

والذين أرسلوا العريضة للأزهر قالوا فيها إن نجيب محفوظ  
بفرض فلان ربنا، وفلان النبي . فاعتبروا هذا تجسيدا لله، وليس حارة  
وناس.

لا .. هم اعتبروها ربنا بالذات. طيب هو ربنا بيتزوج واللام ربنا  
بيخلف أو بيتعارك ؟!

ودخلنا في سوء تفاهم أدبي لا حصر له.  
وهناك من قالوا إن الرواية لا تخلو من التصوف والإيمان.  
ثم جاء الحاسم متمثلا في إدارة النشر التي قالت لي:  
نحن لا نريد أن ندخل في مشاكل مع الأزهر، وإذا كنت تريد أن  
تطبعها اطبعها في الخارج.  
وقال لي الأستاذ المرحوم "الخولي" وهو كان مدير الرقابة على  
النشر :

هل أنت مستعد أن تتناقش معهم؟  
فقلت له : نعم أنا على استعداد.  
وكنت أنا مدير الرقابة على المصنفات الفنية.  
قال لي : تأتي لي في المكتب يوم الإثنين وسيكونوا موجودين.  
وذهبت في الميعاد ولم يأت أحد.  
قال لي الأستاذ الخولي: على العموم عندما يأتون سأرسل إليك  
كي تأتي، ثم فات على هذا الكلام ثلاثة أيام ونسىت الرواية لأنها ليست  
مطبوعة في مصر خالص، وذكرياتها سينة، إلى أن جاءت جانزة نوبيل  
فحدثت كل هذه الزوبعة وهي زوبعة غريبة، حتى الناس إلى قالوا أنتي  
استحق العقاب. طيب ما أنا كنت أستحقه من ثلاثة أيام.. لماذا بعد  
الجانزة؟

ودى حكاية "ولاد حارتنا".

(انتهى كلام نجيب محفوظ إلى خالد محمد خالد من خلال شريط  
التسجيل)، وعندما سمع خالد محمد خالد رسالة نجيب محفوظ إليه عبر  
جهاز التسجيل، قال لي إنه في حاجة إلى مزيد من الإيضاح، وذلك لن  
يتيسر له إلا بالجلوس إلى نجيب محفوظ، وطلب مني أن أخبره بأن  
يختار zaman والمكان الذي يريد، وسيذهب هو بنفسه في الموعد  
والمكان اللذان سيحددهما لينفرد بالجلوس إليه ليستمع منه إلى حكاية  
"ولاد حارتنا" بشكل أكثر تفصيلا لأن لديه عدة أسئلة يريد أن يعرف

إجابتها منه على وجه اليقين.  
ولكن نجيب محفوظ لم يحدد موعدا وبالتالي لم يتم اللقاء  
المنتظر.

### ثم حفظ التحقيق

ولم تكن "رواية أولاد حارتنا" هي المشكلة الوحيدة لنجيب محفوظ وإن كانت هي المشكلة التي بقيت بغير حل، بعكس روايات أخرى كانت تأخذ وقتها كمشكلة أو كازمة ثم تمر وتصبح تاريخاً وذكريات، كما حدث بالنسبة لإحدى الروايات التي أنقذه من التحقيق بسببها، شقيق طه حسين نفسه يقول<sup>(١)</sup> "عندما صدرت رواية "القاهرة الجديدة" - والناس يقرأون الروايات وكأنها حكايات حقيقة - كنت أعمل سكرتيراً للوزير الأولياف، وحدث اضطراب في الوزارة ، وتساءلوا عمّا أقصد، وقام بالتحقيق معى الشيخ أحمد حسين شقيق الدكتور طه حسين، وسألنى عن الأحداث، فقلت له هذه رواية مثل التي علمها لنا أخوك طه حسين، ففهم الرجل أننى تلميذ طه حسين رغم أننى لم أره".

قال لي: كويس أنا فهمت الموضوع وسأشرحه لهم.  
وقال: لماذا تكتب عن فضائح الباشوات وتعرض نفسك للمشاكل،  
أكتب عن الحب أفضل وأكثر أمنا.  
<sup>(٢)</sup>"تطلعت إليه ولم أجرب .. ثم حفظ التحقيق".

فوجئ أن الممتحن هو طه حسين  
وقد قرأ نجيب محفوظ لطه حسين قبل أن يلتقي به لأول مرة<sup>(٣)</sup> "عند التحاقه بكلية الآداب. واثراء الاختبار الذي يجري للمتقدمين فوجئ أن الممتحن هو طه حسين شخصياً".

يقول الأستاذ : "سألني: لماذا اخترت قسم الفلسفة ؟  
بدأت الإجابة برغبتي في معرفة سر الكون وأسرار الوجود.  
لصغي إلىَّ جيداً ثم قال ساخراً : أنت جدير بالفلسفة فعلاً لأنك

(١) نصف الدنيا ٤/٢/٢٠٠١.

(٢) جمال الغيطاني - أخبار الأدب ١٢/٨/١٩٩٦.

(٣) السابق.

تقول كلاما غير مفهوم !  
فقيه النفس الانسانية

ولم يكن طه حسين يدرى أن هذا التلميذ سيصبح نابغة في الرواية وأنه هو نفسه سيكتب عنه أجمل ما كتب عن نجيب محفوظ مفاجراً بأنه خريج كلية الآداب التي كان عميدها،<sup>(٢)</sup> "لهذا فهو يختتم مقاله عن رواية "بين القصرين" بالحديث عن نجيب محفوظ الجامعي الذي وفي الجامعة التي تخرج فيها أصدق الوفاء وأقومه بالعمل الصادق المنتج فأثبتت أنها لم توجد عبئاً، وأنها لم تخرج العلماء فحسب ، وإنما أخرجت معهم الأدباء البارعين ، وأخرجت معهم أبرز الفحاصين المصريين وكل شخصية في هذه دليل واضح قاطع على أن الأستاذ نجيب محفوظ قد انتفع بما سمع في كلية الآداب من دروس الفلسفة.. لم يصبح فيلسوفاً ولا مؤرخاً للمذاهب الفلسفية ، وإنما أصبح فيفيها بالنفس الإنسانية بارعاً في تعميقها وتحليلها قادرًا على أن يضع يده قارنه على أسرارها ودقائقها وحسبك بهذا كله نجحاً للجامعة ونجحاً لخريجها نجيب محفوظ .

کائبِ ممتاز

(٢٠) "إن كتاباته عنه تدل على أن دهشته بفنه كانت عظيمة . وكانت "زفاف المدق" هي أول رواية فرأها له ، فتقبلها فبولا حسنا : أريد أن أحديثكماليوم عن كتاب رانع بأدق معانى هذه الكلمة وأصدقها للأستاذ نجيب محفوظ .. وينهى طه حسين مقاله بقوله "ما أجدر هذا الكتاب أن يقرأ ، فهو كتاب ممتاز حقا ، قد صدر عن كاتب ممتاز ما في ذلك شك ، ولقد فرغت منه بعد أن أنفقت في قراءته أيامًا فلم يسعني إلا أن أخذ في كتاب - آخر من كتبه هو "بداية ونهاية".

يشبه السحر

<sup>(٤٠٠)</sup> كانت الثلاثية ثالث رواية مصرية من روايات الأجيال،

(٤) نجيب محفوظ في صحبة طه حسين - محمد محمود عبد النرازق - عالم الكتاب العدد الخامس والعشرون يناير - فبراير - مارس ١٩٩٠.

٢٠٠) السابق.

(٢٠٠) المسألة

الأولى لطه حسين ، والثانية لعبد الحميد جودة السحار ، لكن هذين العملين لا يقارنان بها ، كما لا يصمد أمام المقارنة أى عمل روائى عربى آخر ، وهذا ما بدأ به طه حسين مقاله الخطير وشهادته الفذة التى اتخذت عنوان "بين القصرين قصة رانعة للأستاذ نجيب محفوظ". ويلتزم العنوان ببداية المقال - كما يحلوله أحيانا - فيستطرد قائلاً "فقد أتيح له فى هذه القصة الرانعة البارعة نجاح ما أرى أنه أتيح له مثله منذ أخذ المصريون ينشئون القصص فى أول هذا القرن - العشرين - "فلا قدم تهنتى إذن كاصدق وأعمق ما تكون التهنته إلى كاتبنا الأديب البارع نجيب محفوظ ولا قدمها إليه بلا تحفظ ولا تحرج فهو جدير بها حقاً لأنه أتاح للقصة أن تبلغ من الإتقان والروعه ومن العمق والدقة ومن التأثير الذى يشبه السحر ما لم يتحه لها كاتب مصرى قبله.

وما أشك فى أن قصته هذه "بين القصرين" تثبت للموازنة مع ما شنت من كتاب القصص العالميين فى أى لغة من اللغات التى يقرأها الناس".

### أدبينا البارع

(\*) "ولا غرابة فى أن يهتم طه حسين باللغة ، ولا يتهاون مع عشرات المؤلفين مهما بلغوا من الشهرة أو الانتقام فنراه يصب جام غضبه على يوسف السباعى لاستخفافه بالفصحي فى "رد قلبى" وينبه يحيى حقى إلى ما فى قصة "صح النوم" من هنات لغوية .. وإن كان قد كتب قصة "بلغة فصيحة نقية ليس فيها شيء من "الابتذال". أما فريد أبو حديد فلفظه فى قصة "أنا الشعب" كما عرفناه دائماً جزل رصين تشيع فيه عذوبة محبيبة إلى النفس لولا هنات تلقاك هنا وهناك ليست بذات بال، ولو لا لوازم لا يكاد يبرأ منها شأنه فى ذلك شأن كثير من الكتاب تلح عليهم ألوان من التعبير فلا يستطيعون منها فكاكا". وعميد الأدب العربى لا يرضى عن غلو المحافظين والمجددين، ويدعو إلى طريق وسطى يحفظ على اللغة حياتها وصفاءها ونقائها. والطريق الوسطى - كما أوضح فى مقال له بعنوان "تناقض" - هى طريق التيسير .. وقد رأى فى لغة نجيب محفوظ مثلاً يحتذى فى مقال له بعنوان فى "الذوق الأدبى" ..

(\*) السابق.

---

"ويكفى أن أذكر لهم أديبنا البارع نجيب محفوظ فلست أعرف أصدق منه تصويراً الحياة الشعب المصري. ولست أشك في أن كل قارئ أو سامع لقصصه يفهم عنه في غير مشقة مهما تكن بيته ، ومهما يكن حظه من الثقافة والتعليم، وهو على ذلك يكتب بلغة فصيحة لا غبار عليها وترتقى بقصصه أحياناً إلى منازل الشعر الرفيع دون أن يشق على قارئ أو سامع في شيء مما يكتب أو يقول".

### هنا تكمن عظمته

ولاشك أن نجيب محفوظ قد تأثر بطه حسين وبأسلوبه بطريقة أو بأخرى من خلال الجمع بين الأصالة والمعاصرة، أو كما عبر نجيب محفوظ نفسه حين قال إن<sup>(١)</sup> "طه حسين أراد لنا أن نضع لأنفسنا صيغة فيها الماضي والحاضر معاً، ولقد تمثل هذا الدمج في شخصه، فهو الشيخ الأزهري إذا شئنا وهو أيضاً الأوروبي.. وهذا تكمن عظمته".

### أم كلثوم الأدب

وحين أراد نجيب محفوظ أن يشبه عميد الأدب العربي بأحد المطربين العظام قال ابن<sup>(٢)</sup> "طه حسين هو أم كلثوم الأدب، فكلما هما طه حسين وأم كلثوم يتميزان بالأداء القرآني".

---

(١) عكاظ السعودية ١٩٨٤/١/٧.

(٢) الحوادث اللبنانية ١٩٨٣/٢/٢.

---

**الشيخ مصطفى عبد الرزاق**  
**المفكر النبيل**

---

(٢) "أما أعظم شخصية دينية فكان الشيخ مصطفى عبد الرزاق رحمة الله  
فقد كان عالماً عظيماً يقربك من إشراق وحقيقة الدين بروحه العظيمة  
وأدبه الجم".

نجيب محفوظ

---

(٣) الخميس - السابق.

---

## (٠) أستاذى

الشيخ مصطفى عبد الرزاق هو من أثبل وأعظم الشخصيات التي عرفتها في حياتي لذلك تأثرت به تأثراً شديداً منذ أن تعرفت عليه ك תלמיד لأستاذ في كلية الأدب بين عامي ثلثين وأربعة وثلاثين أشاء تدریسه للفلسفة الإسلامية التي كان يعتبرها والفلسفة بشكل عام باباً من أبواب المعرفة وتقدير الحياة والدخول فيها. وكان أستاداً بكل ما تحمل الكلمة من معنى، فهو يحاول أن يكون للطالب عقل يقوم على اسس صحيحة، من الفكر وحسن الفهم، وإعطاء ذلك كلّه جميع ما يستحقه من صبر وجلد.

فقد كانت له طريقة معينة في التدريس ، حيث يطلب أن نقرأ النص ، ونفهمه بأجتهادنا ، وننقده بعقلنا.

وكان يفتح باب بيته لكل تلامذته، فيذهبون إليه، ويعقد معهم ما يشبه الندوة، وتدور بينه وبينهم مناقشات في الأدب والفلسفة والفكر والحياة العامة، وكان يسمح لمن يريد من تلامذته باستعارة الكتب من مكتبه ، فقد كان صدره متسعًا جداً لنا ولكل الناس، فهو مثال للحكيم الذي كنا نسمع عنه ونقرأ عنه في الكتب والأساطير.

وهو مثال للحرية الموزونة ، والهدوء غير المفتعل ، والكرم الحقيقى ، والإنسانية في أجمل صورها ، والسامحة في أبهى معانيها ، وكان مثلاً للوقار مع الروح الجذابة الحقيقة ، وهذا شيء من الصعب جداً أن يجتمع في إنسان واحد ، وكان صاحب دعابة ، وظل طوال عمره محافظاً على الزى الازهرى الإسلامي ، فكان بهى الطلعة ، جذباً ،

---

(٠) خلاصة العوار الذى أملأه نجيب محفوظ على إبراهيم عبد العزيز ووقعه بتاريخ ٢٠٠٠/٥/١٣.

---

محترما، رأقيا في تفكيره وفي سلوكه، ولم يحدث أن وقع تناقض بين ما يقوله وما يفعله، ولذلك أعطاني مثلاً عالياً في أن التفكير ليس مجرد تفكير بل له أخلاقياته التي تظهر في الموضوعية والهدوء والبعد عن الغضب، وفي اتساع الصدر.

لذلك فإنني أرى الشيخ مصطفى عبد الرزاق أتبلي إنسان عرفته في حياته كمثال للخير والحب والرقة والكرم، وكل الصفات والمعانى الإنسانية الجميلة.

كان يساعد الفقراء عن فطرة في نفسه وعن إيمانه بضرورة مساعدتهم حتى لو اضطر أن يأتي على نفسه في ظروف يكون فيها شديد الحاجة إلى ما معه من مال، ولكنه لم يكن يدخل في العطاء في الضراء كما في النساء، ويؤثر الآخرين على نفسه ولو كانت به حاجة، وبعد موته عثروا على قائمة كبيرة باسماء الناس الذين كان يعطيهم مصروفات شهرية. وكان - رحمة الله - لا يغضب أبداً لأسباب شخصية حتى لو سبه الآخرون أو أذوه، فقد كان يضبط نفسه ويملك أمره، ويبعد نفسه عن الانفعال، فقد كان حليماً وصبوراً إلى أبعد حدود الحلم والصبر، ولم تكن هذه الصفات التي انفرد بها عن جميع أساندتي الذين عرفتهم، صفات وراثية، لأن أخيه المغفور له - الشيخ على عبد الرزاق كان فيه عنف وكان فيه غضب أحياناً.

أما الشيخ مصطفى فقد كان هادنا جداً، كريماً جداً، وبعيداً عن التعصب، ومتحرر العقل إلى حد كبير.

ومن مفارقات تلمذتي له أنه كان يعتقد أنني مسيحي رغم مرور سنتين على اتصالي به في الجامعة، وإعجابه بي كلاميذ متوفق في الفلسفة الإسلامية، ومع ذلك اضطر في إحدى محاضراته إلى أن يشهد في شرح أصول الإسلام من أجل باعتبار أن معلوماتي عنها كمسيحي غير كافية، وفوجئت بمعلوماته الخاطئة عن "عقيدتي" وتولى عن بعض زملائي تصحيحها له. وتصورت حين فكرت في موضوع رسالتى للماجستير عن "فلسفة الجمال في الإسلام"، أنه سيرفضها ولكنني فوجئت به مرحباً بموضوعها، متحمساً لفكريها، وإن كان حماسى أنا هو الذي قد فتر بعد اتجاهى للأدب وأشتغالى به. ولا أنسى للشيخ مصطفى عبد الرزاق أنه اختارنى سكرتيراً برلمانياً له كوزير للأوقاف ، مما حرك

ترقياتى وعلاواتى المتجمدة حينما كنت أعمل موظفا بادارة الجامعة بعد تخرجي، فى فترة ساءت فيها الاحوال الاقتصادية فيما بين الحربين ، وقد لمست خلال تعاملى معه أنه كان وزيرا له مبادئ لم تعرفها الحكومة المصرية، فلم يكن للموظفين قانون إلا فى الخمسينيات ، أما قبل ذلك فقد كان الموظف يعين ولا يتحرك إلا حسب الظروف والواسطة، فوضع الشيخ مصطفى عبد الرزاق قواعد للترقيات والعلاوات حين كانوا يعرضونها عليه، فكان يسأل : متى تم تعيين ذلك الموظف أو ذاك ومتى كانت آخر ترقية له؟، وذلك من أجل أن يتحرى العدل، فكان أول واحد فى اعتقادى يضع قواعد للترقيات والعلاوات ، قبل صدور القانون الخاص بذلك ، فكان سابقا لعصره، وكان عادلا فى زمن ندر فيه العدل. وكان اتصالى بالشيخ مصطفى كوزير اتصالا ممتعا تتبعه فيه مسيرته كمسنول بعد أن عرفته كأستاذ جامعة.

وكان عملى معه يقوم على متابعة الأعمال الخاصة بالبرلمان من أسلة واستجوابات ورغبات النواب والشيوخ، فكنت أخذها وأقوم بتوزيعها على الأقسام الخاصة بها فى الوزارة ، ثم ألقى الإجابات وأقدمها للنواب والشيوخ.

وهكذا كان العمل مع الشيخ مصطفى هادنا فقد كنت سكرتيره أيام الحرب، وكانت ظروف العمل تقتضى الخروج ليلا، فكنا ننتحبط فى الظلام، بينما الإنجليز يسيرون فى الشوارع سكارى، فكان كرم الشيخ مصطفى عبد الرزاق يابى إلا أن يصحبني معه فى "الأوتومبيل" الخاص به كى يصل بي إلى العمار.

وقد ساد الاعتقاد فى وزارة الأوقاف أننى من الأحرار الدستوريين الذين ينتمى إليهم الوزير، مع أن أفكارى كانت مع حزب الوفد، ومع ذلك لم يغضب الشيخ مصطفى وجعلنى سكرتيرا له، ولذلك أقول إن الحزبيين لو كانوا بمثيل أخلاق الشيخ مصطفى لما كانت هناك حزبية.

وقد علمت أنه شارك بعض المفكرين فى تأسيس الحزب الديمقراطى ذو الميول الاشتراكية، ولكنه لم يستمر كثيرا، فقد تغير وجه مصر بعد قيام ثورة ١٩١٩.

لقد كان صاحب فكر مستثير كلاميد لأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده، الذى كان أفضل خليفة له.

وقد ظلت صلتي بالشيخ مصطفى حتى وفاته، فكنت أزوره في المناسبات أيام أن كان شيخاً للأزهر.

وقد قام حوار أدبي بيني وبينه عندما بدأت أهديه كتابي بدءاً من (عبد الأقدار) إلى (رادوبس) إلى (كافح طيبة) إلى (القاهرة الجديدة) إلى (خان الخليبي)، التي أحدثت دهشته لأنه كان يتصور أنني أسير في طريق الفلسفة، وكان يقرأ رواياتي ويناقشني فيها بوعي الأديب الفنان، وقد وصلني أنه كان يقول لأولاده أنه بكى حينما قرأ إحدى رواياتي.

وبقي فضل الشيخ مصطفى عبدالرازق في تربية العقول والأخلاق إضافة إلى مؤلفاته. ولا أجد أفضل من كلمتي "المفكر النبيل" عنواناً على تاريخ حياة هذا الرجل العظيم.

كتاب مادن نهر جمو  
كتاب دينه لا سراغن  
كتاب الحرم كبر الأفراد  
كتاب الحلال حلالهم محرر

كتاب  
كتاب

---

## المفكر النبيل

(١) تو أن الناس ينظرون إلى الحوادث بالعين التي أنظر بها ما  
تعادوا.

"فاني أراها صغيرة تلك المماحكات التي هي شغل الناس ومثار  
جدلهم وخلافاتهم.. ربما كانت الصغائر هي الحياة وربما كنت بعزو فني  
عنها لا أزال حظي من الحياة كاملا، ولكن فطرتني هكذا وما أظنني  
أستطيع لها تبديلا".

مصطفى عبد الرزاق

---

(١) من مذكراته - الأخبار ٢٥/٢٠٠٠.

---

"الشيخ مصطفى عبد الرزاق اللہ یرحمہ کان بنبوعا للأخلاق الفاضلة وللنبل والعلم" (١).

هذا حدد نجيب محفوظ شخصية الشيخ مصطفى عبد الرزاق الذي نعتبره من المظالم الذين لا يكاد هذا الجيل يعرف علمه وفضله رغم أن هناك كتاباً مهماً يتضمن سيرته وبعض إنجازاته وهو كتاب "من آثار مصطفى عبد الرزاق" وهو ما سوف نعتمد عليه في تقديمنا لهذا الرجل بقلم علميين من أعلام عصره مما أخيه الشيخ على عبد الرزاق، وطه حسين.

غير أن مصدراً هاماً جداً لا يزال غائباً مخطوطاً وهو مذكرات الشيخ مصطفى عبد الرزاق نفسه والتي نشر منها ابنه ممدوح عبد الرزاق مقتطفات في مقالات متفرقة ، ولا ندرى لعدم نشرها سبباً حتى الآن رغم قيمتها وفائدتها وتصویرها لأحداث أدبية وسياسية شهدتها عصره، مما استنجهناه مما نشر منها متفرقاً.

\* \* \*

وأنرك الشيخ على عبد الرزاق صاحب الكتاب الأشهر "الإسلام وأصول الحكم" الذي أسقط الحكومة وبدد أمال الملك فؤاد في الخلافة الإسلامية، أنتركه ليقدم لنا سيرة شقيقه الشيخ مصطفى عبد الرزاق - وإن كنت أدعوا القائمين على مكتبة الأسرة لإعادة نشر كتاب "من آثار مصطفى عبد الرزاق" (٢) كاملاً، وهو الذي تستقي منه معلوماتنا عن هذا الرجل النبيل الذي اعتبره تلميذه نجيب محفوظ "أعظم شخصية دينية".

**سيرته بقلم على عبد الرزاق**  
ينسب المغفور له مصطفى عبد الرزاق وأهله إلى عبد الرزاق  
الذى ولى قضاء البهنسا.

ولد في أبو جرج، ولا يعرف على وجه قاطع يوم مولده ولا شهره ولا سنته، وتدل القرآن ، وما تتناوله العائلة من أخبار وأحاديث، على أن مولده كان حوالي سنة ١٨٨٥ م. والتحق بكتاب من كتائب البلد في سن مبكرة من سن طفولته،

---

(١) الجيل ٢٠ / ١٢ / ١٩٩٨ .

(٢) دار المعارف ١٩٥٧ .

ربما كان فيما بين السنة السابعة والثامنة، حيث تعلم القراءة والكتابة وحفظ شيئاً من القرآن الكريم.

ثم بادر والده فأرسله إلى الجامع الأزهر ليتلقى العلم فيه، وسنه بين العاشرة والحادية عشرة.

ولقد أخذ منذ السنتين الأولى يمارس الكتابة الأدبية وفرض الشعر.

وحدثته نفسه ذات مرة أن يصدر صحيفة ينشرها خاصة بين عائلته، تتناول المسؤولية العائلية الخالصة، في أسلوب يجمع بين الفكاهة والجد، أصدر منها أعداداً قليلة، كان يطبعها على مطبعة "البالوظة". وكانت عائلته تداولها بشغف وإعجاب.

ولعل فكرة الجريدة هذه هي التي تطورت بعد ذلك إلى إنشاء جمعية من شباب العائلة سميت "جمعية غرس الفضائل"، تجتمع مساء الجمعة من كل أسبوع، ويتناولون أفراد العائلة الخطابة فيها. واستمرت هذه الجمعية سنوات عديدة، فيما بين سنة ١٩٠٥ وسنة ١٩٠٠، وكان هو يتولى أمانتها.

وأغلبظن عندي أنه - رحمة الله - قد اتصل بجريدة المؤيد التي كان يصدرها بالقاهرة المرحوم الشيخ على يوسف، فكتب فيها. وكذلك كتب شيئاً من شعره ونثره في مجلة "الموسوعات" التي كان يصدرها بالقاهرة المرحوم محمد بك فريد، رئيس الحزب الوطني. وكذلك استمرت نزعة الأدب التي ركبت في طبيعته تدفعه دفعاً إلى تلك الميادين لستكملاً غايتها من النماء والنضوج، فلم تكن إلا دورات قليلة من دورات الزمن حتى استوت وبلغت أشدتها.

ولا شك عندي أن ملكرة الشعر عنده كانت قوية غاية القوة كملكرة الكتابة سواء بسواء، ولو أنه استمر يمارس الشعر كما فعل في النثر لكان مجده في الشعر والنثر شرعاً، ولكنه بعد أن مضى في فرض الشعر بضع سنين أعرض عنه، ثم لم يرجع فيما أعلم إلى محاولته. ولقد كتبت إليه ذات مرة، وهو يطلب العلم في فرنسا، أسأله (عما صرفه عن الشعر، فكان فيما أجابني به: "إننا شغلنا هنا بالحقيقة عن الخيال!". ولعل معين الشعر الذي كان في نفسه صافياً ودافقاً لم يناسب باهتماله، بل اتخذ سبيله إلى معين الكتابة الأدبية يمده بقوه إلى قوه وصفاء إلى صفاء.

---

وكذلك صار أسلوبه الكتابي يتميز بديباجة يتألف في ثناياها ركانة النثر وظرف الشعر، وقلمًا اجتمع لأديب غيره ما اجتمع له من ذلك .

### اتصاله بالشيخ محمد عبده

كان المرحوم الشيخ محمد عبده مفتى الديار المصرية عضواً بمجلس شورى القوانين، ومن الأعضاء الدائمين الذين تعينهم الحكومة ، وكان المرحوم الوالد من أعضاء هذا المجلس الذين ينتخبهم الشعب.

أخذ العمل المشترك بين الوالد والأستاذ الإمام في مجلس شورى القوانين يقتضى بينهما بالضرورة تبادل الحديث وتدالع الرأي وتدافع الحجة والأخذ والرد، وفي خلال ذلك كله يزداد كل واحد منهما كشفاً لداخل صاحبه ووقفاً على حقيقة نفسه، ولا تكاد تمضي عليهما في هذا الدور سنة أو سنتان حتى يصبحا صديقين حميمين كأخلص وأقوى ما تكون الصداقة.. وفي ظل هذه الصداقة المتنية نشأت العلاقة بين أخي مصطفى وبين أستاذ الإمام . ولا يبعد أن يكون لصداقته المرحوم الوالد أثر كبير في ذلك كثیر الوراثة التي لا يدرى مسراها. على أنه لا شك في أن هناك عوامل أخرى غير تلك الصداقة الوثيقة قد عملت أيضاً على ربط التلميذ بأستاذه.

لم يكن الأستاذ محمد عبده من مشايخ الطرق الصوفية يعطي تلاميذه العهود ويلقفهم أسرار الطريق، ولم يكن صاحب دعوة خفية يدس تعاليمها وراء الحجب والأستاذ فهو يدعو إلى الإصلاح بالعمل أولاً ثم بالقول الصريح يتصدّع به أنى كان في المحافل العامة وفي مجالسه الخاصة، وفيما يزولف من كتب وأبحاث، وفيما ينشر في الجرائد والمجلات، وفي رسائله العامة أو الخاصة.

ولعل أخي مصطفى قد كان أيامه يجتاز حالة نفسية زاده تعلقاً بالأستاذ والتجاء إليه، فقد تجاوز المراحل الأولى والوسطى للدراسة الأزهرية أو كاد، وأشرف على مرحلة المنتهيين، وأخذت تتراهم لعينيه ما تنتعج أشجار الدراسة في الأزهر من ثمر ، بل لعله قد بلاشنا من طعم هذا الثمر، ولعله لم يجده سائغاً فيؤثر أن يودع ذاته . نفسه طوى خطاب يحمله البريد إلى أستاذه ، فيقرأ فيه ما يشكو إليه تلميذه من بثه وحزنه.

ولاشك أن الأستاذ الإمام قد طابت نفسه بان يلمح بين تلاميذه مثل هذا الطالب، يفتح نظره فيرى من عيوب الطرائق الأزهريه بعض ما يرى أستاده، ويضيق صدره بها كما يضيق صدر أستاده، وتهتف بين طوابيا نفسه نوازع الثورة على هذه العيوب كما ثار عليها من قبل أستاده. ولاشك أن سرور الأستاذ بذلك قد كان بالغاً. لذلك دفع الأستاذ الإمام بهذا الخطاب إلى منشى "المنار" السيد محمد رشيد رضا، فنشره في ص ٢٠٠ من الجزء الخامس من المجلد الثامن من (مجلة المنار)، ولم ينشر اسم كاتبه . ولعل ذلك كان برغبة الأستاذ الإمام نفسه بشفاقاً على كاتبه من شرور الفتن التي كانت يومئذ ترجم جوانب الأزهر والأزهريين، وانتهت إلى خروج الأستاذ الإمام من الجامع الأزهر، وهذا نص ما جاء في المنار :

لقد كبر على نابضة الأزهر ترك الأستاذ الإمام له ، وذكرت الجرائد اليومية أن نحو ٥٠٠ أو ٦٠٠ منهم كتبوا إليه عريضة يستعطفونه بها ليعود إلى التدريس فيه. ونقول إن منهم من كتب إليه يسترشده في أمره، وقد أطلعوا على صورة كتاب لبعضهم ، فرأينا أن ننشره على انتقادنا قوله "كلهم شر" ، ليرى القراء حسن عبارة وأفكار تلامذته الذين يشكون الجهل. قال بعد رسم الخطاب:

"إنني نظرت في أمري بعد أن قضيت ما قضيت في الجامع الأزهر، وأضعت ما أضعت من صحتي وشبابي في طلب العلم، فلم أجد ثمناً لما بذلت إلا حشداً من الصور والخيالات لا يضيء بصيرة ولا يبعث العزيمة ولا يعد للسعادة في الحياة الدنيا ولا في الآخرة.

لبيت الحوادث باعنتي الذي أخذت مني بعلمى الذي أعطت وتجربى طلبت السبيل إلى الكمال والعلم النافع فما وجدت الدليل ولا اهتدت إلى السبيل. وكيف أطلب الخير من بين معاشر - أعيذك بما مولاى - كلهم شر ! وقد هدتني إليك خاتمة المطاف وفاتحة الالطاف ، فجئتكم أسألك أن تعلمني مما علمك الله وأن لا تتكلني إلى رأيي.

وهأنذا أبسط يد الرجاء إليك، ولم أبسط لغيرك يداً، وارفع إليك أمنياتي في الحياة، وقد وضعتم أملـي ببابـك، ومثلـك من لا يخـيب ببابـه الأمل".

\* \* \*

ولم يكتف الأستاذ الإمام بهذا ، بل أسرع مغتبطا مسرورا إلى المرحوم الوالد، يعلن إليه اغتباطه بابنه الطالب ورضاه عنه وتوسمه النجاح له.

ومن قبل هذا كتب الأستاذ الإمام إلى أخي مصطفى كتاباً رقيقة ينبع عن إعجابه به وإقباله عليه وتوسمه الخير فيه، وكان ذلك ردًا على قصيدة من عشرة أبيات بعثها إليه مدحًا وثناءً، من أولها هذه الأبيات:

أرضيت ربك لا تخش المربيينا  
صدعت بالحق والأصوات خافته  
بحجة تملأ الألباب موعظة  
يا خير من خدم الإسلام والدينا  
ودسنت ما شيدت أيدي المضلتين  
كالشمس تملأ أبصار البصيرين ... الخ.

فأجابه الأستاذ بهذا الكتاب:  
ولدنا الأديب:

خير الكلام ما وافق حالاً وحوى من النفس مثلاً. تلك أبياتك العشرة رأيتها والحمد لله متربعاً في سبعة منها كأنها الكواكب تسكنها الملائكة، وما بقى كأنه الشهب نور للأحياء رجوم للأشقياء. ما سررت بشيء سرورى بأنك شعرت من علم حدائقك بما لم يشعر به الكبار من قومك. فلله أنت! والله أبوك! ولو أذن لوالد أن يقابل وجه ولده بالمدح لسقت إليك من الثناء ما يملا عليك الفضاء، ولكنني أكتفى بالإخلاص في الدعاء أن يمتنعنى الله من نهايتك بما تفرسته في بدايتك، وأن يخلص للحق سرك، ويقدرك على الهدایة إليه، وينشط بنفسك لجمع قومك عليه، والسلام.

ثم أخذ الأستاذ الإمام يشير على الوالد بأن يمد أخي مصطفى بكتب اختارها هو له ، ليشغله بقراءتها.

ومن أسانته من كانت عشرته للفقيد أطول أمدا من عشرة الأستاذ الإمام، وأكثر خلطة، ولكن أحدا من أسانته وخلطاته لم يحل من نفسه ما حله الأستاذ الإمام من نفسه، فقد أصبح محط نظره، معقد رجائه ومثله الأعلى الذي ليس له نظير ولكن لم يطل العهد بينه وبين أستاذه، فلم يستطع الأستاذ أن ينتهي بتلميذه إلى ما كان يطمع في أن يهبته له ولم يستطع التلميذ أن يملا بديه حتى يرتوى من منبع العلم والحكمة الذي

فجراه أستاذه أمام عينيه وأشرف به على مساحله المترامي الجوانب، حيث  
أخذ يرشف من فيضه رشفات مثل حسو الطير ماء النمار.

• • •

اشتد الخصام بين الأستاذ الإمام وبين خديو مصر عباس الثاني وكانت نهايةه أن أكره الأستاذ الإمام على ترك الاتصال بشؤون الأزهر والمشاركة في تدبيرها فاستقال ، يقول أخى مصطفى عن هذه الاستقالة ما نصه : ”وتغير بعد ذلك قلب الخديو عباس على الشيخ محمد عبده وعلى الإصلاح الذى ي يريد للأزهر ، وأخذ يضع له العقبات ، ويؤليب عليه الشيوخ ، فاضطراب حبل النظام ، وذوى غصن تلك النهضة العلمية الجميلة .

وأذكر أنتى كنت أسير مرة مع الأستاذ الشيخ محمد عبده عقب استقالته من الأزهر ، فقال في حديثه - رحمة الله عليه - : يظنون أنتى بخروجي من الأزهر تركته مرعى خصبياً لشهواتهم ترتع حيث شاء ، إلا أنتى القيت بين جوانح هذا المكان شعلة لا تنطفئ ، إن لم تلتهب اليوم أو غداً فستلتهب فيم ثلاشين عاماً وستكون ضراً إما .

ولكن الأقدار تسير في صریحها دانماً أبداً مرسلة الأعنة - والله غالب على أمره - فإذا الأستاذ الإمام تدبَّ في أوصاله نذُر مرض اليم مخشي العوائق، قيل - والعياذ بالله - إنه السرطان. ثم لم يلبث إلا قليلاً حتى لحق بالرفيق الأعلى، في ١١ يوليه سنة ١٩٠٥.

ولاشك أن وفاته كانت مفاجأة فاسية صدمت تلميذه صدمة عنيفة  
ولا شك أنه كان صادقاً في حزنه، وكان مخلصاً فيما أخذ يلهم به من  
المراثي المتباعدة:

إن قلباً أسفاك بالولد حياً  
كان في هذه الحياة رجاء  
قد دفناه يوم مات الإمام!  
وكان صادقاً حين يكتب في تعزيته للمرحوم السيد محمد رشيد  
رضَا:

"غلبت على النفس فورة الهم حتى أنكرت كل ما عرفت من شأن الصبر، واسترسلت مع الأكذار، واستعصت على الناصح، ونسخت وعد الله للصابرين... ولقد خشيت أن تجمع في بيداء الجزع فلا يردها راد، ولا يصدّها صاد، ولا يدفعها عن الغي رشد. لكن أبى عزيمة الإسلام،

وابى يقين ورثاه عن الأستاذ الإمام، إلا أن يزوب الرشد من غيبته، ويصحو العقل من سكرته، على عظم الرزية وشدة البلية...<sup>الخ.</sup>  
وكان حياة الأستاذ الإمام وأماله وهمته قد توزعت بين أصدقائه وتلاميذه، فنهض كل منهم يمشي على أثره بمقدار نصيبه.

فقد أخذ أولئك الطلبة يتعارفون ويتوصلون، وأخذت تربطهم وتزلف بين قلوبهم أبوة مشتركة، هي أبوة الأستاذ الإمام، وغرض مشترك هو إصلاح الأزهر. وكان أخي مصطفى من العاملين على تأليف هذه القلوب وتوجيهها وجهة الإصلاح، بل لعله - رحمة الله - كان هو العامل الأول فيها. وأول ما اتجه إليه نظر هذه الجماعة من الطلبة هو أن تجد بين علماء الأزهر من يتولى إتمام تعليمهم وتخريرهم على مثل طريقة الأستاذ الإمام أو قريباً منها. ولم يكن يوماً في علماء الأزهر من يتوجه إليه النظر ليقوم هذا المقام المرجو غير الأستاذ الشيخ أحمد أبو خطوة - عليه رحمة الله - فلبى رجاء الجماعة.

واستمر هذا الدرس شهراً أو نحوه، وإذا الأستاذ أبو خطوة ينقطع فجأة عن متابعته.

وجري الحديث يوماً أن الخديو عباساً قد نمى إليه حديث هذا الدرس وما لقيه من رواج بين طلبة الأزهر، فخشى عواقبه ، وأظهر غضبه منه، ولكن أخي مصطفى ، وزملاءه من أبناء الأستاذ الإمام، شباب لا يقدرون الأمور ولا يخشون عواقبها كما يقدرونها وبخشاها أهل السن والتجارب، فهم لا يرجعون عما صمموا عليه من إتمام دراستهم على منهج الأستاذ الإمام، وهم لا يجدون أمامهم غير الأستاذ أحمد أبو خطوة، فذهبوا يشاورونه في أمره وأمرهم، ثم اتفقوا على أن يقرأ لهم الأستاذ في غرفته من بيته بعد صلاة العصر درساً خاصاً لا يؤذن بحضوره إلا لنحو عشرة من الطلبة معروفيين له بأسمائهم وأشخاصهم، ومنهم أخي مصطفى، وكنت أيضاً منهم. ولم يلبث أن توفي عقب ذلك.

ولم يبق أمام أبناء الأستاذ الإمام من وسائل النشاط إلا أن يجمعوا جهودهم حول الجمعية التي أنشأوها باسم "الجمعية : الأزهرية" ابتعاد العمل على جمع شملهم وتوكيد الترابط بينهم والنهوض بالأزهر كما أراد أستاذهم الإمام.

واختارت الجماعة أخي مصطفى رئيساً لها، وساروا بالجمعية

سيرا حميداً، حتى ارتفع ذكرها بين الأزهريين، ونطّلت إليها الأنظار، وتعلقت بها الآمال، وإن اختللت فيها الظنون، وأحاطتها بعض الشبهات. على أنه لم يكن لها في الواقع من عمل تقوم به، غير أن أعضاءها كانوا يجتمعون في كل أسبوع أو اثنين، فيخطب بعضهم، ويتناقشون فيها بينهم مناقشات علمية أو أدبية أو إصلاحية ليس فيها خطر ولا لها عواقب تخسي.

وكانت الاجتماعات تحصل أول الأمر في أيام غرفة من غرف بعض أعضائها، فلما كثُر عددهم استأجروا لها ميلاً خاصاً. ولم يستمر نشاط الجمعية طويلاً، فقد توزع أعضاؤها فريقين، لكل فريق ما يشغل عن القيام بحق الجمعية. فريق أخذ يستعد لامتحان الدخول في مدرسة القضاء، وفريق آخر أثر البقاء في الأزهر، وكان أخر مصطفى من هذا الفريق الذي وجهه إلى الحصول على شهادة إتمام الدراسة الأزهرية، وأخذ يعمل دانياً على أداء الامتحان اللازم لها، فاداه بنجاح وتقوّ، ونال الدرجة الأولى، وهي أرقى درجات العالمية الأزهرية في تلك الأيام ولم ينلها معه في هذه السنة إلا واحد أو اثنان من جميع المتقدمين لامتحان، وكان عددهم كبيراً.

و قبل أن يمضى على نجاحه شهر واحد انتدب في ١١ أغسطس سنة ١٩٠٨ للتدريس في مدرسة القضاء الشرعي، وهو وقليل من زملائه الذين تخرجوا معه فنهضوا بعملهم فهو ضاً مشكوراً.

### ثورة الأزهر

وفيما حوالى شهر نوفمبر من تلك السنة بدأت الدراسة في الجامع الأزهر على نظام جديد، رسمه قانون جديد صدر حوالى شهر مارس سنة ١٩٠٨، سمي قانون إصلاح الأزهر، وهو قانون أراد الخديو أن يرضي به الأزهريين، بأن يخرج الأزهر عن نظامه القديم الذي ظنوا أنه هو مثار الشكوى، إلى نظام مدرسي حديث، يوزع فيه الطلبة توزيعاً إجبارياً على سنين متتالية، وعلى أساتذة معينين، وعلى أزمان محددة وساعات معينة. كل ذلك تحت مراقبة دقيقة وامتحانات دورية... الخ.

ولكن حينما أخذ القائمون على هذا القانون في تنفيذه عجزوا عن ذلك عجزاً فاضحاً راجياً الطلبة والمدرسین رجأاً عندها، وأشاروا فيهم الخلط.

---

والاضطراب، فامتلأت نفوسهم حنقاً، وأخذت بوادر الثورة فيهم تتراءى  
لأعين الناظرين.

وتواترت النذر بهبوب العاصفة . وكان شيخ الجامع الأزهر في ذلك الوقت هو الشيخ حسونة النواوى - عليه رحمة الله - وهو رجل مؤمن، قوى في دينه وفي خلقه ، سليم القلب طيب النفس يحبه من الأزهريين الطيبون المخلصون . فرأى جماعة من شباب العلماء، وفيهم أخي مصطفى، أن واجب البر بشيئهم والإخلاص له يقتضيهم أن يضعوا أنفسهم تحت أمره ليعاونوه - إن أراد - على ضبط الأمور قبل أن يفلت زمامها، وليتولوا عنه من العمل ما ينتدبهم له. فقبل الشيخ منهم ذلك راضياً عنهم، وانقاً بهم. ثم وكل إليهم أن يتذدوا من الوسائل ما يشاؤون لتنظيم الدروس داخل الجامع الأزهر، وشعّ عليهم كثيراً، ومهد لهم كل سبيل. فشرعوا يبحثون الأمور ويعرفون مواردها ومصادرها، ولكن الحوادث لا تنتظر، فهي تمر من السحاب، وتتعاقب تعاقب المطر الغزير، فما هو إلا شهر أو أقل حتى هب طلبة الأزهر ثائرين، وأضرموا عن الدراسة، فتعطلت تماماً. وأخذوا يخرجون إلى الشوارع متظاهرين يهتفون بإصلاح الأزهر، ويحتمرون في ميادين القاهرة وداخل الجامع، يتبادلون الخطب في شرح حالهم، ويتوادّعون بالثبات والعزّم حتى تجاء مطالبهم. ولقيت حركتهم هذه عطفاً عاماً، وكان صدّاها يسرى في أرجاء البلاد مدوياً.

ولكن الذين بدأوا حركة الإضراب الأزهري لم يفكروا في شيء من ذلك، بل كان مطلب إلغاء القانون الجديد يملأ قلوبهم ويفطّى على سمعهم وأبصارهم، وكان ذلك نصراً ظاهراً في الحركة.

ولولا أن جماعة منا - نحن الطلبة الأزهريين - تداركوه من أوله لاصيبت الحركة بخفاق سريع، فقد اجتمع عدد منهم، ووضعوا مطالب للأزهريين حددها تحديداً كاملاً على أساس تفكير سليم، وألفوا لجنة الاتحاد الأزهري من جماعة مختارة من الطلبة قاموا قياماً جسناً بتذليل الإضراب وتوجيهه وجهة مرضية استحقت من الرأى العام عطفاً وتشجيعاً.

## جمعية تضامن العلماء

لم يكن مستساغاً أن يقف علماء الأزهر موقفاً محايدها من هذه الحركة البريئة التي لا تزيد إلا خير الأزهر وإصلاحه، ولم يكن مستساغاً أن يترك العلماء طلبتهم يتعرضون وحدهم لما أصابهم به الإضراب من عنـت ومن إرهاب، فأحاط جماعة من شباب العلماء بأخى مصطفى وأفوا "جمعية تضامن العلماء"، ليعملوا على شاكلتهم لخير الأزهر وإصلاحه. وكان لهذه الجمعية صدى مدو في جهات الحكومة وفي الرأى العام أيضاً. لم يكن أخي مصطفى رئيسها ، ولكنه كان بلا شك من أهم عقولها المفكرة.

ولكن حرباً عنيفة قامت ضد جماعة تضامن العلماء، وكان شخص أخي مصطفى هو الغرض الأول الذي اتجهت نحوه أنظار أولئك المحاربين وصبت إليه سهامهم، وبذلك أصبح غرضاً لخصومة قوية إذ يقبل التدريس في مدرسة القضاء، وأصبح غرضاً لخصومة أقوى إذ يؤسس جمعية تضامن العلماء.

تكلم عاطف بك بركات ناظر "مدرسة القضاء" مع أخي مصطفى في شأن انضمامه إلى جمعية تضامن العلماء، وذكر له أن ذلك مما أغضب الخديو وجعله يعتقد أن سبب الحركة الأزهرية هو مدرسون المدرسة من علماء الأزهر. وفهم أخي مصطفى من كلامه أن عاطفاً يعرض عليه الاستقالة من المدرسة أو الجمعية ، فقدم إليه بالأمس استقالته من المدرسة، فأظهر له عاطف تلطقاً وشبهه رد جميل لاستقالته، ولكن يظهر اليوم أن المسألة اشتدت عند الخديو.

فعاد عاطف يشاور أخي مصطفى في قبول استقالته، وربما انتهت غداً، وربما استقال كذلك سائر العلماء أعضاء الجمعية ، فلا يبقى من علماء الأزهر بعدهم إلا قليل.

والمسألة نذتها بسيطة جداً لا تستحق التفاتاً ، ولكنها مهمة من أجل سببها الحقيقي. وهى أعظم دليل على ضرر الحكم الاستبدادى...الخ. وفي سنة ١٩٠٨ أنشئت جمعية سميت "جمعية ترقية اللغة العربية" ، وغرضها واضح من اسمها، وأنشأها جماعة من العلماء والأدباء، وكان أخي مصطفى عضواً فيها ولكن هذه الجمعية لم تعمل شيئاً ولم يستمر بقاؤها إلا قليلاً.

ومن الحوادث التي تحسن الإشارة إليها أن المرحوم الشيخ عبد العزيز جاويش كان قد اتفق مع بعض الهيئات التي تعمل على نشر اللغة الفرنسية وبث الثقافة الفرنسية في مصر على أن تنشيء مدرسة تكون ذات نظام خاص يجعل للأذهريين الحق في أن يلتحقوا بها فيتعلموا اللغة الفرنسية وبعض العلوم ليستطعوا أن يوفدوا إلى فرنسا فيتموا دراستهم فيها.

وقد اختار المرحوم الشيخ جاويش لإدارة هذه المدرسة مجلس إدارة كان من أعضائه أخي مصطفى. وقد استمرت هذه المدرسة تعمل نحو سنتين فيما أظن، ولعل بعض الطلبة ، الذين تعلموا فيها قد أرسلوا فعلا إلى فرنسا فأنتموا دراستهم بها.

### سفره إلى فرنسا

على أثر استقالة أخي مصطفى من مدرسة القضاة، وتفاقم الفتنة في الأزهر وكثرة الاضطراب والإرجاف، نشا التفكير في أن يسافر أخي مصطفى إلى فرنسا لدراسة اللغة الفرنسية وبعض العلوم هناك. وكانت هذه الفكرة موضوع بحث طويل بينه وبيننا، نحن إخوته، وكثيرا ما تداولنا وقلبنا وجوه الرأي، ولقد قضينا يوم الخميس ١٩٠٩-٦-١٠ بأكمله في التروي والبحث.

ثم اتفقنا على أن يسافر إلى باريس ليقيم فيها سنة كاملة ليتعلم اللغة ويحضر بعض دروس الفلسفة في السربون. وشرعنا على الأثر في تجهيزه للسفر.

وفي يوم الثلاثاء ٢٢ ١٩٠٩-٦ سافر من مصر إلى بورسعيد، وكان مودعوه في المحطة جمعا كبيرا من أهل العلم والجاه. وفي الصباح الباكر من يوم الأربعاء أبحرت به السفينة إلى مرسيليا ليأخذ القطار منها إلى باريس، وكان يرافقه في هذه الرحلة الأستاذ أحمد لطفي السيد، وهو يومئذ رئيس تحرير "الجريدة" لسان حزب الأمة، وقد كان له في هذه الرحلة معينا نافعا صحبه إلى باريس ومهد له الإقامة فيها تمبيدا.

قضى في هذه الرحلة ثلاثة سنوات متتابعتان، فلم يعد إلى مصر إلا في شهر يوليو سنة ١٩١٢. ولاشك في أن حياته في تلك السنوات قد غير فيه كثيرا وأنها كانت ذات أثر خطير في تاريخه، وقد جاء في

---

مذكرات المرحوم محمد كرد على ، فيما يختص بتاريخ أخي مصطفى في هذه الفترة، ما نصه : "سافر إلى باريس سنة ١٩٠٩ فتعلم الفرنسية وحضر دروس الأستاذ دركهaim في الاجتماع ودروسًا في الآداب وتاريخها. وفي سنة ١٩١١ تحول إلى مدينة ليون لشتغل مع الأستاذ إدوارد لامبير في دراسة أصول الشريعة الإسلامية، وحضر في جامعة ليون دروس الأستاذ جوبلو في تاريخ الفلسفة ودروسًا في تاريخ الأدب الفرنسي، وتولى تدريس اللغة العربية في كلية ليون مكان مدرسه الذي كان ندب للتدريس في الجامعة المصرية".

وظاهر أن هذه المعلومات مستقاة من أخي مصطفى نفسه. وجاء في ملف خدمته بالحكومة المصرية ما نصه : كلف أشقاء إقامته بمدينة ليون بالتدريس بدلاً من جناب الأستاذ فيبيت الذي كان منتدباً للتدريس بالجامعة المصرية القديمة، وقد أعد رسالة للتقدم بها لامتحان الدكتوراه في الآداب ، موضوعها "الإمام الشافعى أكبر مشرع فى الإسلام". وقد أخرج بالاشتراك مع المسيو برنار ميشيل ترجمة دقيقة بالفرنسية لكتاب الشيخ محمد عبده موضوعه "العقيدة الإسلامية" ... الخ.

### مذكراته اليومية

وأين لا أعرف أنه هو نفسه قد شرع - في خلال إقامته في فرنسا - بدون مذكرات عن حياته اليومية يستودع فيها ما يجده جديراً بأن يسجل من الحوادث، ومن خواطر نفسه. وقد دأب على تدوين هذه المذكريات سنين كثيرة من حياته، ثم شغل عنها ؛ وقد كان يبذل في كتابتها عناية غير قليلة ، فجاءت سجلات حافلة بالتاريخ والأدب. وكثيراً ما كان يرجع إليها في المناسبات، وكثيراً ما كان ينقل منها قطعاً ينشرها في الصحف مقالات كأنها كتبت ليوم نشرها. والموزرخ لتلك الفترة من حياته سيجد في هذه المذكريات كل ما يحتاج إلى معرفته من عناصر التاريخ وأكثر مما يحتاج ، وقد عنى بحفظها إلى آخر حياته، ثم تركها وديعة مصونة في بيته.

### لولا صيحة الإمام

ولعل هذه السطور عن مذكرات الشيخ مصطفى عبد الرازق التي سطرها بقلمه أخيه الشيخ على عبد الرازق تؤكد دعوتنا لأبنائه لنشر

هذه المذكرات بصورة كاملة بدلاً من اجتزانها في الصحف، وما جاء فيها منشوراً عن رحلته لفرنسا ما ذكره في يومياته بتاريخ ١١ مارس ١٩١٠.

لولا أن المرحوم الشيخ محمد عبد صالح صبيحه الذي زللت دعائم الجمود لما كان لمثلّي أن ينطّق الحجر الديني ليصل إلى باريس ويقيم بها دهراً<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

ونتابع مع الشيخ على عبد الرزاق سيرة حياة الشيخ مصطفى عبد الرزاق، باختصار وتركيز ما أمكننا ذلك.

قامت الحرب التي يسمونها الحرب العالمية الأولى في يولية سنة ١٩١٤، واستطاع أخي مصطفى بشق الأنفس أن يجد له مللاً في سفينة حملته إلى مصر، فوصل إليها في الشهرين الأخيرين من عام ١٩١٤. وفي آخريات ذلك العام أعلنت إنجلترا أنها أدخلت مصر تحت حمايتها وعزلت الخديو عباس الثاني، وأقامت عمه الأمير حسين كامل بن إسماعيل سلطاناً على مصر، وكان ذلك مما راج الإحساس السياسي بين المصريين، وألهب قلوبهم غيظاً وألمًا؛ ولكن الحكم العسكري يأخذ بالسنتم ويربط أقلامهم.

### توقف "الجريدة" عن الظهور

وكان حزب "الأمة" يصدر صحيفته اليومية "الجريدة" ، فلم يستطع يومنذ أو لم يرد، أن يتبع إصدارها. وشعر جماعة من شباب مصر المنتسبين إلى حزب الأمة أو الموالين للجريدة ومديرها أحمد لطفي السيد أن "الجريدة" توشك أن تتوقف، عن الظهور، وشق ذلك على أنفسهم، فنهضوا يتقدمهم أخي مصطفى يتذمرون الأمر رجاءً أن يصلوا إلى تدارك ما يخافون من توقف "الجريدة" ، ولكن غلبتهم الظروف فتعطلت "الجريدة" نهائياً، وأبى أولئك الشباب أن يقيموا بعد ذلك ساكين، فانصرف رأي الجماعة إلى أن ينشئوا مجلة جديدة يصدرونها، وكذلك ظهرت مجلة "السفرور" ، وكانت إلى مدة طويلة لسان حال تلك الجماعة ومظهر نشاطهم. وكان أخي مصطفى يوالى الكتابة في كل عدد من

(٢) الأخبار ٢/١٨/٢٠٠٠.

أعدادها تقريباً، كما كان مع بعض الأعضاء يرافقون تحريرها و شيئاً من إدارتها. ولا شك أنَّ مجلة "السفور" قد أحدثت رجة مذكورة في القطر المصري وفي غيره، وأنَّ اسمها "السفور" قد صدم الذوق العام، وقد لفقت مدرسة "السفور" نجاحاً ملحوظاً، وأخذت طريقته تتغلغل شيئاً في أرجاء البلاد. فكان ذلك يزيد خصومها حماسة ويلهب قلوبهم غيظاً.

### تعيينه في مجلس الأزهر الأعلى

في أوائل أكتوبر تقريباً سنة ١٩١٥ عين أخي مصطفى موظفاً في مجلس الأزهر الأعلى، ولم يخل تعيينه في هذا المركز من صعوبات ومن عراقيل. صاحب الرأي الأول والأخير في هذا التعيين هو بلاشك السلطان حسين - رحمة الله تعالى.

كان السلطان حسين يعرف المرحوم الوالد معرفة متينة إذ كان هو رئيساً للجمعية الزراعية، وكان الوالد - رحمة الله - من أعضائها الأوليين. ثم كان السلطان حسين رئيساً للجمعية الخيرية الإسلامية، فعرف فيها معرفة قوية أخاناً حسن باشا عبد الرازق الذي كان سكرتيراً الجمعية، وقويت الصلة بينهما، فلما أصبح سلطان مصر اتَّخذه وكيل الديوان العالى السلطانى.

في بعض أسفار السلطان حسين إلى فرنسا، قبيل الحرب العظمى الأولى، قابله أخي مصطفى فحل من نفسه مكان الحب والإعجاب والثقة، واستمرَّت تلك الصلة بينهما في مصر أيضاً، حتى لقد انتدبته الأميرة قدرية - إحدى بنات السلطان - لترجمة كتاب لها من الفرنسية إلى العربية، فقام بذلك. وقد طبع من الكتاب عدد محدود، وكان عنوانه العربي "طيف خيال ملكي".

وأراد السلطان حسين - حين ولِيَّ السلطة المصرية - أن يعين أخي مصطفى سكرتيراً للمجلس الأعلى للأزهر والمعاهد الدينية، وكان يشغل هذه الوظيفة المرحوم عبد الغنى شاكر بك.

ويظهر أنَّ رغبة السلطان حسين لم تلق قبولاً حسناً لا بين الأزهريين ولا بين كثير غيرهم، ولعلَّ مرد ذلك إلى مقام مصطفى الظاهر بين جماعة السفور، وإلى شيء مما كان يجري به قلمه في مجلتها ويزعمه المعارضون تطراً وإسراها، ثم إلى ظاهرة أخرى في

---

حياته الخاصة، فقد كان لا يتحرى من الاتصال بأصدقائه الأوروبيين رجالاً ونساءً والأنس بهم، كما يتصل بأصدقائه الشيوخ الأزهريين وغيرهم ويائس بهم، ولا يتحرى من غشيان بعض المجامع العامة أو إجابة الدعوة إلى بعض الحفلات الخاصة كما يتحرى المتزمتون والجامدون الذين يحرمون زينة الله التي أخرج لعباده والطبيات من الرزق.

قامت عقبات في سبيل تعيين مصطفى سكرييرا للمجلس. وأهم ما ظهر من تلك العقبات أن هذا المركز لم يزل مشغولاً بصاحبها، وكان المخرج الذي استطاع تدبيره حلاً مؤقتاً لهذه العقبات هو أن يكتب إلى أخي مصطفى جواباً بتعيينه كاتباً للمجلس براتب قدره عشرون جنيهاً - وراتب السكرييرا يوماً من ذي خمسة وأربعين جنيهاً - وبأن يكون مبدأ عمله في وظيفته يوم ٤ نوفمبر سنة ١٩١٥ لمدة سنة تحت التجربة. ثم بعد أن كتب له الجواب طلب منه شفويًا أن يباشر عمله ابتداءً من ٤ أكتوبر لمدة شهر مجاناً.

وقد هم مصطفى باي يرفض هذا التعيين، لو لا أنه وثق باي في قبوله مجازلة كبيرة للسلطان حسين نطيب بها نفسه ويرضى لها ضميره. وبعد فترة قصيرة أقيل عبد الغنى بك شاكر من عمله، وحل محله أخي مصطفى. واستطاع أخي مصطفى خلال عمله بالسكرتارية أن يصل حبائل التعارف والتآلف بينه وبين كثير من الأزهريين، وأن يكسب قلوب كثير منهم، وأصبح (بيت أولاد عبد الرزاق) في مصر مثابة لوفودهم، يجتمعون فيه كما يجتمعون فيه غيرهم من أصدقاء العائلة وزوارهم، وفيهم المسلم والمسيحي والعربى والعممى والرجال والنساء. وبذلك صار بيته ندوة في القاهرة يقصدها أهل العلم والأدب من أهل مصر ومن الوافدين عليها من غيرهم، ويدور الحديث فيها، لا لغو فيه ولا تأثير، حول أطراف من الدين أو الأخلاق والفلسفة أو السياسة، ومن الجد والهزل ولسان عربى وأعجمى.

لا جرم أن هذه الندوة قد أمدت النهضة المصرية بلون طريف من العلم والأدب، وأظهرت بين المصريين طائفه ذات طابع حاصل من الثقافة يمتزج فيه القديم بالحديث، وتتألف عنده الفلسفة والدين، وتنفتح في رحابه آفاق البحث، وتطلق تحت ظلاله مذاهب الفكر. ولا شك أن أخي

---

مصطفى كان - من حيث يريد أو لا يريد، ومن حيث يدرى أو لا يدرى  
- هو مدار هذه الحركة وقطبها.

### فضب واستقال

فلا غرو أن يكون قد تعرض من أجل ذلك لأنواع شتى من المكاره، وأن يكون عمله في الأزهر لم يخل من منفصالات الأزهريين ومكايدهم، ومن منفصالات غير الأزهريين أيضاً. حدث مرة في الثناء جلسة من جلسات المجلس الأعلى للأزهر والمعاهد الدينية أن كان الأعضاء يتناقشون في موضوع من المواضيع، ورأى أخى مصطفى أنهم في حاجة إلى مزيد بيان في هذا الموضوع وأن عليه - وهو سكرتير المجلس - أن يبين لهم ما يحتاجون إلى علمه، فارد أن يتكلم فيه، فلم ينشب أحد الأعضاء أن هب في وجهه هبة عنيفة فيها زجر وغلظة، ونهاه أن يتكلم لأنه لاحق له في أن يشتراك مع الأعضاء في الحديث، فثارت نفسه غضباً، ولكنه - رحمة الله - كان صبوراً حليماً، فتمالك نفسه، واستأنذن في الحال رئيس الجلسة في الخروج، فخرجوعيناه تفريضاً من الدمع، فكتب استقالته من السكرتارية وأرسلها إلى الرئيس وذهب إلى بيته. ولكن المسألة سويت بعد ذلك بما أرضاه، حين تداخل فيها حسين باشا رشدي رئيس الوزراء بابياعاز من السلطان حسين في أغلب الظن.

### في الجمعية الخيرية الإسلامية

وفي سنة ١٩١٦ اشتراك في الجمعية الخيرية الإسلامية عضواً عاملاً، وفي سنة ١٩٢٠ انتخب عضواً بمجلس إدارتها، ولم يزل يتجدد انتخابه في مجلس الإدارة إلى سنة ١٩٤١، حيث انتخب وكيلًا لرئيس الجمعية، ثم انتخب رئيساً للجمعية في ٢٨ فبراير سنة ١٩٤٦ بعد وفاة رئيسها المرحوم الشيخ محمد مصطفى المراغي، وبقي في رئاستها إلى أن توفي إلى رحمة الله.

### الجامعة الشعبية

في أواخر سنة ١٩١٧ أشار جل من أهل السويد اسمه "بروزدر"، كان موظفاً في صندوق الدين بمصر، جمعية صغيرة اختار

---

لأعضويتها صفة من شباب المصريين والأوروبيين ليذبروا ما اسموه "جامعة الشعب"، وكان من أظهر أعضائها أخي مصطفى، والغرض منها إلقاء محاضرات عامة لتنقيف الجمهور، ورفع مستوى الشعب العلمي. وقد لبى دعوة هذه الجامعة ثلاثة من أهل العلم القوا فيها محاضرات قيمة. ولقيت هذه المحاضرات رواجاً عظيماً، فأقبل على استماعها جموع كثيرة. وقد ألقى فيها أخي مصطفى محاضرات كثيرة.

### يرفض عرض سعد

في الأشهر الأخيرة من سنة ١٩١٨ انتهت الحرب العالمية الأولى وقد كان انتصار الانجليز خيبة أمل فاجعة للرأي العام المصري الذي كان يرجو أن تنتهي هذه الحرب بخروج الإنجليز من مصر . ومن أجل ذلك وحده كان يرجو أن ينتصر عليهم الألمان، لا حباً للألمان، ولكن بغضاً للإنجليز، لو لا أن شعاعاً جديداً من الرجاء طلع عليهم من سماء أمريكا، حين أعلن المستر ولسن - رئيس الولايات المتحدة الأمريكية - مبادنه الأربع عشر التي جعلها أساس الصلح بين الدول المتحاربة، وانتقل الرئيس ولسن إلى باريس، حيث يجتمع المؤتمرون لوضع قواعد الصلح، وقد حصل أن سعد باشا زغلول شرع يؤلف الوفد الذي يسافر إلى أوروبا في صحبته للدفاع عن قضية مصر والسعى في تحقيق أمال المصريين ، فأرسل إليه "الحزب الديمقراطي" جماعة من أعضائه، فيهم أخي مصطفى، يطالبوه بأن يختار في وفده الذي يؤلفه من يكون ممثلاً لشباب الحزب الديمقراطي.

وقد جرى بينهم يوماً وسبعين سعد باشا شئ من الحوار كان فيه شدة وكان فيه لين ، ولكن يظهر أن سعد باشا رأى أخيراً أن يعترف بالحزب، وأن يجيب طلبه، فعرض أن يأخذ أخي مصطفى عضواً في الوفد الذي يؤلفه. وكانت تقاليدنا نحن عائلة عبد الرزاق تقتضي يوماً أن نجتمع في مثل هذه الشؤون لتقدير الرأي فيها، فاجتمعنا، وبعد بحث طويل وتشاور استقر الرأي على لا يدخل مصطفى عضواً في الوفد ولا يسافر. وأظن أن ذلك يرجع إلى بعض اعتبارات عائلية ، وربما اقترب ذلك بشيء من عدم الاطمئنان إلى صدق هذه الحركة التي استأثر بها سعد باشا زغلول.

هذه الحركة الوطنية الثانية التي حفزت قلوب المصريين جميعاً،

وهذه الرجة الفكرية التي أوجدها الحزب الديمقراطي، وهذه الحياة الراخة بالنشاط التي يحياها أخي مصطفى، كل ذلك وظروف أخرى غير قليلة ، أوغرت على أخي مصطفى صدر الملك فؤاد الأول الذي ولى سلطنة مصر بعد السلطان حسين، والذي كانت علاقته من قديم بأخي مصطفى علاقة رضا وتقدير ، ولكنه أنكر منه تلك الاتجاهات السياسية والاجتماعية.

وبناء على ذلك صدر قرار من مجلس الوزراء في ٤-٩-١٩٢٠، بناء على رغبة السلطان فؤاد طبعا . بتعيينه مفتشاً بالمحاكم الشرعية، لإبعاده عن الأزهر، وحرمانه الاتصال برجال الأزهر الذين كانوا يومئذ يزيدون الثورة تأييداً كبيراً.

وفي خلال هذه الفترة اشتغل أخي مصطفى مع صديقه الأستاذ ميشيل برنارد في ترجمة "رسالة التوحيد" للمرحوم الشيخ محمد عبده من العربية إلى الفرنسية، وقد طبعت هذه الترجمة في سنة ١٩٢٥ بباريس. يظهر أن عمله في التفتيش الشرعي كان يسير سهلاً عادياً على طريقة "الروتين" الحكومي، ليس فيه ما يلفت النظر أو يثير ملاحظة، ولا أجد فيه ما قد يستحق الذكر، إلا حادثاً حصل في سنة ١٩٢٤، فقد سافر أخي مصطفى بجوازة خارج القطر في صيف هذه السنة قضاها في أوروبا.

### مخالفته لبعض لوائح الحكومة

فلما عاد منها إلى عمله لاحظت وزارة الحقانية أنه قد تأخر سبعة أيام أكثر من الأجازة التي يستحقها والتي صرحت له بها، وأراد الوزير أن يتخذ ضده الإجراءات الرسمية التي تقضى بها لوائح الحكومة في مثل هذه المخالفة ، وأقل جزاء لها أن تخصم من راتبه تلك الأيام. وكان عذرها هو أنه لما أراد العودة وجد أن أماكن السفر في السفن قد شغلت جميعها مقدماً حتى لم يستطع أن يجد لها مللاً فيها بعد جهد إلا في الموعد الذي عاد فيه. وطال الأخذ والرد في هذا الموضوع بين وزارتي الحقانية والمالية، وبينه هو وبين الوزير، وصمم هو على أن يرفض أي نوع من الجزاء كبراً أو صغيراً، وأعاد استقالته من وظيفته بن لم يكن ما يريد. وكذلك انتهى هذا النزاع بأن المسألة كلها طويت طيباً وذهبت نسياً منسياً.

## انتقاله إلى جامعة القاهرة

وفي أواخر عام ١٩٢٧ عرض عليه أن ينال من تفتيش المحاكم الشرعية إلى وظيفة أستاذ مساعد للفلسفة بكلية الآداب بجامعة فؤاد الأول بالقاهرة فكان أميل إلى القبول وأدنى إلى الانشراح به فإنه لم يلبث أن أخذ سريعاً يشق سبيله في معترك التدريس بنجاح وتفوق أحلاه في الوسط الجامعي محلاً مرموقاً.

## شغفه بالقراءة

كان رحمة الله يحب القراءة حباً يكاد يغطي على كل هواياته، فهو لا يفتأ يقرأ في جميع حالاته. وقد كنت أعجب له إذ أراه يقرأ وهو فرح أو حزين، غاضب أو راض، مريض أو سليم، كلما تيسر له القراءة. وهو الذي علمنا أن نقرأ ونحن نقطع الطريق مشاة بين بيته والجامع الأزهر في مطلع كل صباح قرابة ساعة، وفي مساء كل يوم كذلك. وقد خصص هو هذه الفترة لحفظ بعض المختصرات العلمية التي جرت عادة المجددين من الأزهريين بحفظها عن ظهر قلب، كما استخدمها لحفظ ما يروقه من الشعر والنثر وقد حفظ منها كثيراً. أما الذي حفظه في أداب اللغة العربية فقد يعسر حصره. ولكنني أعرف أنه كان - كما سبق القول - يروي أكثر شعر المتتبّى، وكذلك يروي أكثر شعر البحترى، وشعر الحماسة لأبى تمام، وكان من رأيه أن يقيّد فى كراسات عنده ما يروقه من الشعر بيّنا أو بيّن غالباً، ويداوم مراجعته. وقد حفظ في صغره كثيراً من شعر البهاء زهير، وكتب بحثاً فيه ونشره. وأما النثر فقد قرأ منه مقامات الحريري وحفظ أكثرها، ومقامات البديع الهمданى، ومقامات الزمخشري وحفظ منها، وكتاب الحصري "زهر الأداب". أما القرآن فقد حفظ منه في الكتاب كثيراً من صغار السور ، ولكنه اتباعاً لنصيحة الاستاذ الإمام داوم منذ صباه على أن يقرأ عقب صلاة الصبح وصلاة العصر من كل يوم قدرأ من القرآن يبلغ ربعين أو ثلاثة. فإذا ما صام فرضاً أو نفلاً فعادته على سنة المرحوم الوالد أن يديم تلاوة القرآن. وكان فوق ذاك كثير الرجوع إلى القرآن في جميع مباحثه العلمية والدينية أو الأدبية. لا جزم أنه قد وصل من العلم بالقرآن إلى درجة الحافظين الدراسين.

---

ويبدو لي أن ملكة الحفظ عنده لم تكن من القوة بحيث تستمسك بكثير مما يخترن فيها، وليس ذلك غريباً، فإن ملقة الحفظ فيما لاحظت تضعف كلما قويت ملقة الفكر والبحث، وكأنما هما كالليل والنهر، إذا طال أحدهما فعلى حساب الآخر!

وكان من نتيجة شغفه بالقراءة - كما قلنا - أنه صار مشغوفاً باقتناه الكتب وجمعها، لا يدخل في ذلك مالا ولا جهداً. وهو الذي رتب في بيت عبد الرزاق مكتبة آل عبد الرزاق، حتى صارت مكتبة كبيرة من المكاتب المعودة في القاهرة.

### عضو في مجلس إدارة دار الكتب

وكان يتبع باهتمام حركة التأليف والنشر، لا يكاد يفوته كتاب منشور ويعنى كذلك بالكتب المخطوطية والنادرة، لا يبالي ما ينفق فيها من مال، وما يكلفه تفحصها من جهد. وبذلك أصبح واسع الإطلاع في هذا الباب حجة فيه. ولذلك اختير عضواً في مجلس إدارة دار الكتب المصرية شطراً كبيراً من حياته.

فهذه الصلة التي توثقت بينه وبين القراءة والمطالعة، وشغفه بالكتاب والدرس، قد هيأته لأن يكون أستاذًا في الجامعة يملأ كرسيه ويقوم بين إخوانه مقاماً عالياً.

### منهجه الخاص في التعليم

ذلك، وقد كان له أسلوب خاص في التعليم الجامعي لا يكاد ينوهه غيره من الأساتذة، خصوصاً في مصر. فالتعليم عنده لم يكن مجرد إلقاء الدرس على الطلاب وتلقينهم إياه، ولكنه عبارة عن صلة عقلية ينشئها بينه وبين طلابه، فهو يشركهم معه في بحث الموضوعات واستخراجها من مظانها، وفي مناقشة المسائل وفهم النصوص وتحرير الآراء. وهو في كل ذلك يراجعهم ويراجعونه، ويعينهم ويعينونه. وكلهم لكلهم أساتذة، وكلهم طلاب! وهكذا يصير درسه عبارة عن مجتمع تقارب فيه الأرواح وتتألف فيه النفوس، وتنبت في جنباته عواطف الصدق والإخلاص. وبهذا المنهج الجامعي كان - رحمه الله - يربى طلبة يحبهم ويحبونه، وينشأون على ما عودهم إياه من سنن العلماء وأدابهم، ومن الجد في طلب العلم لذاته والمثابرة عليه.

والواقع أنك لا تكاد اليوم تجد أحداً من طلابه الذين تخرجوا على يديه إلا وهو يحفظ له ذكرًا جميلاً ويكن له حبًا صادقًا واحتراماً وإخلاصاً. وإنك لتتذكّر تميّز بين الأجيال الأخيرة من رجال الجامعة من كانوا من طلابه بما تلمح في أشارتهم وأعمالهم من نفحاته وتوجيهاته وطريقته. وطريقته هذه فيها من غير شك لمحه مما شاهده في جامعتي باريس وليون، وما عرفه عن بعض الجامعات الأوروبيّة الأخرى، من توثيق الرباط بين بعض الأساتذة وبعض الطلبة، حتى يوجهوهم التوجيه العلمي القويّ، ويراقبوهم في تطورهم فلا يضلّون.

والسبب في ذلك واضح، فطبائعه التي جبل عليها، وأخلاقه التي اكتسبها وعاداته التي استقرت في حياته. كل ذلك لا يم بین نفسه وهذا المنهج وقارب بينهما، فاحبه وأعجب به، فصار ما فيه من صعوبة سهلاً، وما فيه من عسر يسراً، وما فيه من مرارة عذباً سانغاً.

### تعيينه أستاذًا للفلسفة

ولم يكن إلا قليل حتى غداً بين طلاب الجامعة أستاذًا يحبهم ويحبونه، ويأدون من حبه عليهم ويره بهم وإخلاصه لهم إلى أب رحيم وأخ كريم. وبعد برهة خلاً كرسى أستاذ الفلسفة في جامعة القاهرة فلم يختلف أصحاب الشأن في اختياره له، ومنع لقب أستاذ الفلسفة في أول أكتوبر سنة ١٩٣٥، ومنح رتبة البكوية من الدرجة الثانية في ٢ فبراير سنة ١٩٣٧.

### وزيراً للأوقاف

وفي أبريل سنة ١٩٣٨ دعي المغفور له محمد محمود باشا للتاليف الوزارة، فاختار أخي مصطفى وزير الأوقاف، تولاها في ٢٧ أبريل سنة ١٩٣٨ إلى يونيو سنة ١٩٣٨. ثم أعيد تأليف وزارة محمد محمود في ٢٥ يونيو سنة ١٩٣٨، فبقى هو فيها وزير الأوقاف مرة ثانية إلى ١٧ أغسطس سنة ١٩٣٩. ثم تألفت وزارة حسن باشا صبرى في ٢٨ يونيو سنة ١٩٤٠ فدخل فيها وزيرًا للأوقاف مرة ثالثة. وفي سنة ١٩٤٠ صدر مرسوم بتعيين عشرة أعضاءجدد من بينهم أخي مصطفى، في مجمع فؤاد الأول للغة العربية زيادة على عضاته الموجودين من قبل، وكانتا عشرين عضواً يوم أنشئ المجمع في سنة

١٩٣٢ فزدوا في سنة ١٩٤٠ إلى ثلثين عضواً. ثم تألفت وزارة حسين سرى باشا في ١٥ نوفمبر سنة ١٩٤٠، فدخل فيها وزيراً للأوقاف مرة رابعة لغاية ٣١ يوليه سنة ١٩٤١ ثم سقطت وأعيد تأليفها في اليوم نفسه، فدخل وزارة الأوقاف مرة خامسة إلى ٥ فبراير سنة ١٩٤٢.

### منحه رتبة البشوية

وفي سنة ١٩٤١ منح رتبة البشوية وكتب إليه لهذه المناسبة صديقه المرحوم محمد كرد على هذا الخطاب:

”سيدي الأخ الحبيب“

وقع توجيه رتبة البشوية عليك موقعاً حسناً في قلب الدانى والقاصى. وتساءلت عما تكون حالة الأستاذ فى ظهره الجديد، وهو الذى ما كان يرضى عن التأقب بالشيخ بدلاً، وقلت:

”هاد اتصل القديم بالحديث، وجمع أخى بين العظامى والعصامى، فطاب الأصل والفرع.“

والمهم في هذا الباب لا تقد إخوانك بلقب البشا كل حين. تطلق لهم حرية التقب، ولو إلى أجل مسمى. من شاء أن يطلق عليك لقبشيخ تبسم له كما تبسم لمن يناديك يا بasha. وهذا لا يضررك ما دام لقبشيخ يولى الملقب به صفة رجل دين، ولقب بasha يومى إلى أن صاحبه رجل دنيا، والرجل كل الرجل هو الذى أسعده الله في الدارين وما أحسن الدين والدنيا إذا اجتمعا!

وقد رد أخى مصطفى على هذا الخطاب

”حضره صديقى الجليل الأستاذ محمد كرد على بك.“

ولو رأيت لما رأيت مظهراً جديداً، فابنى لا أزال شيئاً معمماً يؤكّد أسباب شيخته اشتعال الرأس مشيناً، ولا يهونك يا صديقى ما تقدر من روعة اللقب، فما تخفض الألقاب حراً ولا شمساً، على حد قول البشا البارودى.“.

ثم تألفت في ٩ أكتوبر سنة ١٩٤٤، وزارة أحمد باشا ماهر، فدخل فيها وزيراً للأوقاف مرة سادسة. وتتألفت على أثرها وزارة محمود فهمي النقاشى وبقى فيها إلى أن عين شيئاً للجامع الأزهر في ٢٧ ديسمبر سنة ١٩٤٥.

وكان دخوله الوزارة أول حادث تاريخي من نوعه ، إذ لم يسبق لشيخ أزهرى قبله أن ولى الوزارة فى مصر ، وطالما كانت تغريه ظروف الحياة بأن يخلع العمامة ويتخذ اللباس الأوربى ، كما فعل كثير غيره من قبل ، ولكنه أبى كل الإباء أن يخلعها ما دام فى مصر .

### اختياره شيخاً للأزهر

ولقد أقيمت فى سبيل تعينه شيخاً للأزهر عقبات مستندة فى ظاهر أمرها إلى قانون الجامع الأزهر الذى نص صراحة على اشتراط أن يكون التدريس فى الجامع الأزهر خاصة . من أجل ذلك رأى أولياء الأمر إصدار تشريع جديد يقضى بأن يكون التدريس فى الجامعة مساوياً للتدريس فى المعاهد الدينية فى الترشيح لمشيخة الجامع الأزهر .

وهكذا انحل الإشكال القانونى الذى كان السبب الظاهر للمعارضة ، وكان علة الناقمين . وكان صدور هذا القانون بموافقة البرلمان كافياً فى إخضاع الداععين إلى الفتنة ، فخشعت الأصوات فلا تسمع إلا همساً . ولم ينقطع همس أولئك الناقمين ، بل مضوا يتخافتون بالفتنة ، ويبتلون دسائسهم ، ويدبرون مكايدهم التى أنفروا صنعتها ، ويغرون به السفهاء ، ويضعون فى سبile العرافقيل .

وقد جاء فى مذكرات المرحوم محمد كرد على ، نقلاً عن المغفور له الشيخ مصطفى عبد الرزاق ما نصه :

"حدث عقب توليه مشيخة الأزهر أن عزت إليه جريدة "الموند" الباريسية حدثاً اتخذ منه خصومه آلة للنيل منه . وخلاصته أن فرنسا أحرزت مكاناً ممتازاً بما بذلت من الجهود الكريمة فى نشر الثقافة بين المسلمين ، ورجا أن لا تخلى عن خطتها لتحتفظ بالحب الذى يكنه لها العالم الإسلامي . فقامت صحف مصر والشام تغالى فى تزييف رأيه فى مدح فرنسا ، واتفق أن أهدته حكومتها فى غضون ذلك وسام جوقة الشرف من رتبة الصليب الكبير ، فزاد ذلك فى الطين بلة وأغلب الظن أن الأستاذ الأكبر لم يتعارف إلى هذا الوسام ، وما عبا بتذكير ما نقل على لسانه من حب المسلمين فرنسا" . وفي الحق أنه كان - رحمه الله - يأخذ خصومه الأزهريين وغير الأزهريين بما جبل عليه من الآلة والاحتمال وجميل الصبر وحسن الحيلة .

## وأميرًا للحج

لم يمض عليه حول كامل في مشيخة الأزهر، حتى اختير أميرا للحج، فخرج لأدائه في ٢٨ أكتوبر سنة ١٩٤٦. ولبث في رحلته تلك شهراً واحداً وأياماً، وعاد منها في أوائل ديسمبر سنة ١٩٤٦. فأخذ يعالج من شذوذ الأزهر ما يعالج شهرين اثنين ونصف شهر.

ولعله قد استطاع بعد لاي أن يمهد لنفسه شيئاً فشيئاً بين دسائس الأزهريين موقع خطوه، وأن يرسم مناهج الإصلاح الذي كان يرجيه للأزهر والأزهريين.

ولكن الأزهريين لا يريدون لأنفسهم ولا للأزهر لهم خيراً ولا صلاحاً، فما انفكوا يوصدون كل باب يفتح لإصلاحهم، ويتربيصون الدوازير بكل من تحدثه نفسه بأن يرجى لهم الخير والإصلاح. بل لعل الله جلت حكمته قد قضى ولا راد لقضائه بala يتم للأزهر ولا للأزهريين خير ولا إصلاح.

ففي يوم ١٥ فبراير سنة ١٩٤٧، ذهب إلى الأزهر كعادته، فدبر من عمله ما دبر، ثم رأس جلسة المجلس الأعلى للأزهر إلى ما قبل العصر، ثم عاد إلى منزله فتغذى ونام القليلة، ثم استيقظ فتوضاً وصلى، واخذ يلبس ثيابه، فشعر بإعياء وهبوط، فأوى إلى فراشه، ودعى الطبيب من قريب لاسعافه فحضر، ولكنه وجد قضاء الله قد نفذ، ولا مرد لقضاء الله.

## صفاته كما عرفها طه حسين

كنت في السادسة عشرة حين لقيته لأول مرة حين أقبل زانرا لثلاثة من رفاقه في الأزهر، بينهم أخي.

وقد لقيت منه شاباً حار الصوت، صادق اللهجة، عذب الحديث، لا يرفع صوته إلا بمقدار؛ وكان قليل الحركة، معتملاً النشاط، يمتاز من رفاقه أولئك بهذا الوقار الهدى المطمئن الذي لا يتسم به الشباب عادة، وإنما هو سمة الشيوخ ومن يجري مجراه من الذين تقدمت بهم السن. وكان جم الأدب، موفور التواضع، لا يتجاوزقصد فى قول أو عمل، يفرض عليه طبعه ذلك، ويفرضه هو على الذين يجالسهم أو يتحدث إليهم، كأنما كان يلقى فى نفوسهم وقلوبهم وعلى سنتهم، فضلاً من

وقاره وهدوء نفسه. فهم يتحدثون مثله في أنس، ويضحكون مثله في قصد، ويررون معه أحاديث الجد، وربما عبوا شيئاً بنوادر الشيوخ من أساتذة الأزهر، ومضى وقت غير قصير قبل أن تقوى الصلة بينه وبيني. كان قد أشرف على الخروج من طور الطلب إلى طور العلماء، وكنت في أول عهدي بالدرس، لم أنفق في الأزهر إلا عامين أو ثلاثة. وكان أولئك الرفاق يلقونه في درس الاستاذ الإمام، ويزوروه .. إذا أقبل الليل - في داره بعابدين. فإذا عادوا تحدثوا عنه وعن إخوه، وعمن كانوا يلقونه في تلك الدار، ومهما أنسى فلن أنس تلك الجماعة التي الفها من بعض أولئك الممتازين من طلاب العلم في الأزهر، ونظم لها اجتماعاً برياسته مساء الجمعة من كل أسبوع. وكانت هذه الجماعة تتلقى في غرفة من غرفات الطلاب في ربع من ربوعهم أيضاً بخان الخليبي، ويلقى أعضاؤها أحاديث في موضوعات مختلفة تدور كلها حول الإصلاح الذي كانت مصر كلها تحرق ظماً إليه، وإلى إصلاح الأزهر خاصة، وكان افتتاح مصطفى عبد الرازق لجلسات تلك الجماعة هو أشد ما يعجبني ويرو عنى، فهو لم يكن يزيد على أن يسمى الله ويقرأ الفاتحة، ثم تأخذ الجماعة فيما ترید أن تدير بينها من الحديث. وأى افتتاح أبلغ وأوقع في القلوب من اسم الله وفاتحة الكتاب المجيد! وقد عرفت بعد ذلك أن مصطفى عبد الرازق كان يذهب في ذلك مذهب الوفاء الصادق لأستاذ الإمام الذي افتح رسالته في التوحيد نفس هذا الافتتاح.

وعرفته كذلك وفيها لكل من أحب من الناس لا يفرق بينهم في ذلك مهما تكون الظروف ومهما يبعد بهم الزمان والمكان ومهما تلم الأحداث وتدلهم الخطوب.

كان وفياً للشافعى، رحمه الله، لأنه كان يذهب مذهبه في الفق ، ويرى الوفاء له ديناً عليه. ومن أجل ذلك ترجم رسالته وعنى بدرسها وترجمتها وقتاً غير قصير. وأثر هذا الوفاء للشافعى في حياته العقلية نفسها وفي نهجه الفلسفى تأثيراً شديداً، وفتح له أبواباً من العلم لم تفتح لأحد من قبله من علماء المسلمين. فدراساته لرسالة الشافعى في الأصول لفت في روعه رأياً خصباً لم يستغله تلاميذه بعد، وأرجو أن يتاح لبعضهم تعمقه واستقصاء آثاره الخطيرة في تاريخ الحياة العقلية للمسلمين. فقد رأى أن الشافعى يفلسف في أصول الفقه وما يتصل به من

---

ال المشكلات المختلفة في الدين واللغة واستبطاط الأحكام من النصوص، فارتفق برأيه هذا إلى من سبق الشافعى من المفكرين المسلمين الذين أنشأوا فلسفتهم الأولى من عند أنفسهم، وكانت فلسفة يسيرة سمحها بالإسلام نفسه.

### وفي لأساته

وكان وفيا للذين عرفهم وحسن الصلة بينه وبينهم من الأساتذة الفرنسيين حين أقام في فرنسا طالباً للعلم الحديث، بعد أن أخذ بحظه من العلم القديم في مصر.

عرف أستاذًا فرنسيًا شاباً في إحدى الجامعات هناك واشتد الإلف بينهما، ثم أعلنت الحرب العالمية الأولى، ودعى ذلك الأستاذ الفرنسي إلى أداء واجبه العسكري، فاستجاب للدعاية وترك زوجه وليس لها عائل، فكان مصطفى عبد الرزاق يؤثرها على نفسه بالنصيب الأوفر مما كان يصل إليه من المال، لا يتردد في ذلك ولا ينقطع عنه حتى عاد إلى مصر. والله يعلم ماذا فعل بعد عودته. وقد عرفت ذلك من الأستاذ الفرنسي نفسه، وقد كلامت فيه مصطفى غير مجرى الحديث، وظل وفيا لهذا الأستاذ، حتى إذا وضعت الحرب أوزارها، ومضى شيء من الوقت، وخلا منصب فني من المناصب في مصر، ولم يكن بين المصريين من يستطيع النهوض بأعباء هذا المنصب، وأخذت الحكومة تبحث عن أجنبي - جد مصطفى حتى اختير صديقه ذاك لهذا المنصب. وسألته عن عياته الخاصة بهذا الأستاذ وجده في السعي له ؛ فأنبأني بأنه يرى فيه الكفاية لمنصبه أولاً، وبأنه فقد زوجه وجزع لفقدها، فمن الخير أن يترك وطنه ومدينته ويشغل عمله ذاك الجديد، عسى أن يجد في ذلك عزاء وتسلية.

وربما جر عليه وفاؤه ذاك بعض ما كان يضيق به من الأمر، ولكنه لم يحفل قط بعواقب الوفاء أ تكون خيراً أم شراً، بل لم يحفل قط بعواقب الواجب وما يمكن أن تجر عليه مما يسوؤه أو يرضيه. كان سعد زغلول منفياً عن وطنه وكانت زوجه تعيش في دارها بالقاهرة يبرها المصريون والسعديون منهم خاصة ، وكان مصطفى من أسرة مذهب الأحرار الدستوريين الذين كانوا يخاصمون سعداً أشد الخدام، وكان مفتشاً قضائياً بوزارة العدل، وأقبل عيد من الأعياد، فلم يتردد مصطفى

في أن يذهب إلى دار سعد ويترك بطاقة هناك.  
وانقضت أيام العيد، وذهب مصطفى إلى عمله، فلم يكدر يستقر  
في مكتبه حتى دعى لقاء الوزير. فلما لقيه قال له الوزير: ألم أعلم أنك  
ذهبت إلى دار سعد وترك فيها بطاقة يوم العيد؟ قال مصطفى: قد كان  
ذلك . قال الوزير: أو لم تعلم أن سعدا ينادى الحكومة القائمة وأن زيارة  
داره سياسة محظورة على الموظفين؟ قال مصطفى: تلك مجازات لا  
شأن لها بالسياسة ولا بالحكومة . قال الوزير: فأنت مقصول سذ الأن.  
قال مصطفى: أنت وما ترید. وعاد مصطفى إلى داره غير حافل بما  
كان. ولكن رئيس الوزراء ثرثوت باشا، رحمه الله، علم بأمر فعائب  
الوزير فيه، وترضى ذلك الوفى الذى وشت به الأرصاد فعوقب على  
الوفاء.

### كلمة ينبغي أن يذكرها القادرون

والبر بطلب العلم خاصة ، وبكل من كان يحتاج إلى البر عامة،  
كان الخصلة الثالثة من خصال مصطفى عبد الرزاق. فلم أعرف قط قلبا  
أبر بفقر، ولا نفسا أرق لذى حاجة، ولا يدا أسرع إلى العطاء، من قلب  
مصطفى عبد الرزاق نفسه ويده.

كان أستاذًا في كلية الأداب بجامعة القاهرة، وكنت لها عميدا في  
بعض الأوقات. وكان فقراء الطلبة أكثر مما تحتمل قواعد المجانية في  
الكلية إذ ذاك، فكان يسعى إلى في بعضهم، فاجتهد له في ذلك حتى لا  
أجد سبيلا إلى الاجتهاد، فأشهد ما تخلف فقط عن أداء نفقات التعليم عن  
أولئك الذين كانت تضيق بهم القواعد. وكلمته في ذلك ذات يوم وقلت له:  
توشك ألا تجد شيئا من مرتبك آخر الشهر؛ فضحك ضحكة حلوة ، وقدم  
إلى سيجارة من نوع جديد، كما كان يقول، ثم ألقى بهذه الكلمة التي لم  
أنسها قط، والتي ينبغي أن يذكرها كل قادر على العون: وماذا ترید أن  
نصنع بهؤلاء الطلاب؟ أترید أن نتركهم يصدون عن العلم ونحن نرى؟

### حين رفع صوته لأول مرة

ولم أره غصب قط، إلا مرة واحدة حين تدخل بعض الأساتذة  
الأجانب فيما لا ينبغي للأجانب أن يتدخلوا فيه من شؤون كلية الأداب،  
والوح في تدخله، فأخرج مصطفى عن طوره وأضطره للمرة الأولى -  
فيما أعلم - إلى أن يرفع صوته ويظهر غضبه ويكشف ذلك الأستاذ عما لم

يكن له أن يدخل فيه.

كان وفيا وكان أبيا وكان برا وكان سمح الطبع والنفس والقلب.

لم أره قط يخرج عن هذه الخصال منذ عرفته إلى أن فرق بيننا الموت.

لم يكن شيء قادرًا على أن يغير من خصاله تلك شيئاً. كان

سمحاً في جميع أطواره وفي أطوار من حوله من الناس وما يحيط به من

الظروف. كانت الابتسامة الحلوة أدل شيء عليه، والحديث العذب الزم

شيء له. وكان يضيف إلى خصاله هذه خصلة أخرى إذا كتب، وهي

خصلة العناية الدقيقة جداً بالتفكير أولاً وبالتعبير بعد ذلك عما فكر فيه.

كان لا يكره شيئاً كما كان يكره العجلة في القول والعمل والمشي أيضاً.

وكان لهذه الآلة أثرها في كتابته، فأنت لا تجد فيما يكتب معنى

نافراً أو فجاً لم يتم نضجه قبل أن يعرب عنه. وأنت لا تجد فيما يكتب

لفظاً نابياً عن موضعه، أو كلمة فلقة في مكانها؛ وإنما كان كلامه يجري

هادئاً مطمئناً كما يجري ماء الجدول النقى، حتى حين يداعب صفحاته

النسائم. كنت أشبهه له كتابته بعمل صاحب الجواهر: يستأنى بها ويتألق

في صنعها لتخرج من يده جميلة رائعة تشير فيمن يراها المتعة والرضى

والإعجاب، كان يتأنق في فنه كما كان يتأنق في حياته كلها، وكما كان

يتأنق في سيرته مع الناس جميعاً، سواء منهم من كان يألف ومن كان

يجهو. فلست أعرف أن أحداً سخط عليه أو ضاق به أو شكا منه. كان

راضى النفس، يبعث الرضى في نفوس الناس حين يرونـه وحين

يسمعونـه وحين يقرءونـ له.

### الوحيد الذى سمحوا له بالتجاوز

وإنى لأذكر حدثاً له ألقاه فى مؤتمر من مؤتمرات المستشرقين

فى مدينة "ليدن" ، وكان المؤتمرون كثيرين، وكانت أحاديثهم كثيرة

متعددة ، وكان رئيس الجلسة مضطراً إلى أن يقدر للمتحدثين عشرين

دقيقة لا يدعوها أحد مهما يكن حديثه. وقد التزم المؤتمرون ذلك ولم

يخالف عنه أحد منهم. فلما أخذ مصطفى فى حديثه فى صوته ذلك

الهادئ العذب الرقيق أصفت إليه الأذان، ثم صفت إليه القلوب، ثم

اتصلت به النفوس. وكان يقطع حديثه بين حين وحين ويلتفت إلى

الرئيس مبتسمًا كأنه يسأله: أيمضى فى حديثه ! فيشير الرئيس إليه: أن

---

نعم، حتى إذا أتم حديثه كان قد جاوز الأربعين من الدقائق . لم يحس أحد أنه قد أطّال، وأخذ من الوقت أكثر مما كان ينبغي له.

### حديثه عن نفسه

يدون الشيخ مصطفى عبد الرزاق من مذكراته سطوراً عن نفسه في يونيو ١٩١٨ ، فيكتب<sup>(١)</sup> "يقول بعض أصدقاني عنى أننى بـ زخ بين رجال الدين وبين الناشئة الحديثة ، وعسى أن أحقق بقدر ما أضحيه من ذاتي صلة بين القديم والحديث تمحصهما جمِيعاً حتى يبقى ما هو خير للأمة في رقيها المنشود" .

وهكذا يجمع الشيخ مصطفى عبد الرزاق بين الحسنين من المميزات التي يجب أن يتحلى بها رجل الدين ورجل الدنيا، فمن يراه من المشايخ يحسبه ليس منهم ومن يراه من طالبي الدنيا يحسبه من رجال الدين، فهو الشيخ وهو الأستاذ وهو المفكر، وهو الفيلسوف، وهو الشاعر وهو الناقد، وهو البار، وهو الرحيم، وهو المتذوق لأنواع الفن والجمال، وهو المحافظ وهو المتحرر .. إنه تركيبة نادرة من الرجال، وأحسب أن أخص صفاته الحلم والأدب وحلارة اللسان، وأحسب أيضاً أن هذه الصفات قد أخذها عنه نجيب محفوظ وتأثر به من خلالها.

وسنحاول الكشف عما نستطيع الكشف عنه من مزايا الشيخ مصطفى عبد الرزاق وشهادات الذين عرفوه.

### وصفه لأم كلثوم

لاحظ الصحفى الكبير مصطفى أمين حين كان يتناول طعام الغداء أو العشاء فى منزله أن هناك انفصالاً بين الرجال والنساء وقت تناول الطعام.

هكذا نراه متحفظاً ، ثم نراه متحرراً حين ظهر فى صورة نشرتها له الصحف بصحبة المطربة اسمهان.

ونشرت له صحيفة "السياسة" فى ٣ ديسمبر ١٩٢٥ ، وصفاً لأم كلثوم وهى تغنى بالعال ، فقال:

"تظهر أم كلثوم بادئ الأمر رزينه ساكنة، شدو وتشدو بصوتها

---

<sup>(١)</sup> من مذكراته - السابق.

الحلو شدوا علينا من غير أن يتحرك طرف من أطرافها إلا هزة لطيفة  
تبضم بها رجلها اليسرى أحياناً! ثم ينبعث الطرب في هيكلها كلّه  
فتنهض قائمة، وترسل النغمات متعالية تذهب في الأفاق هنافاً مردداً، أو  
تنزج رويداً حتى تتلاشى حينما خافت، وتهزها أريحية الشباب والطرب  
فتساير النغمات في حركاتها مندفعاً بوثبات الشعور وراء مذهب الفن ،  
وتتلوى عن يمينها وشمالها عنق الشيوخ (إشارة إلى تختها المكون من  
الشيوخ بعمراتهم، عن اليمين شيخان، وعن اليسار شيخان) وياليت  
شعرى ما لأم كلثوم والشيوخ؟  
أم كلثوم نعمة من نعم الدنيا فما بالها تابى إلا أن تتجلى على  
الناس في ظهر الآخرة.

### دهشة توفيق الحكيم

وإذا كنا قد رأينا ناقداً فنياً لأم كلثوم في حفلها الغنائي في  
 بداياتها الأولى، فقد ظهر كنacd أدبي لتوفيق الحكيم في أهل الكهف أول  
عمل أدبي للمبدع الشاب، فيكتب أيضاً في جريدة السياسة متثياً على "أهل  
الكهف" وما فيها من خيال موفق ، وفكر مستقيم، وزوق سليم.  
وقد دهش جداً توفيق الحكيم ، كيف أن رجلاً من رجال الدين  
المحترمين يقرأ تمثيلية ويكتب عنها بهذه الطريقة . لذا وصفه الحكيم  
بأن (١): "تفكيره عصري جداً".

ووجدت في عقليته أنه رجل متعرّر جداً. كان يقرأ في كل شيء ،  
ويذهب إلى أوروبا كل صيف ليجدد معلوماته . وكان أنيقاً . في وجهه  
إشراق الفكر وإشراق العقيدة .. "فالالأصالة والمعاصرة جزء من تكوين  
الشيخ مصطفى عبد الرزاق".

هو والبهاء زهير

وله مؤلفات تدل على ذلك ، منها:

•تمهيد للتاريخ الفلسفية الإسلامية.

•الدين والوحى والإسلام

•مذكرات مسافر

(١) الأخبار ٤/٥/١٩٨٦.

•مذكرات مقيم  
•أصول المنطق

وله كتاب عن الشاعر "البهاء زهير" الذى يراه "مصر يا فى عواطفه وفى ذوقه وفى لهجته، وإن كان مولده فى بلاد "الحجاز".  
وأقرأ وصفه لخلاله "إن البهاء زهير مثال من مثل الخلق العظيم، يجمع إلى حب الخير، وفضيلة العفو، قوة الشخصية ، وشرف النفس ، وعزّة الأدباء ، وتلك صفات لا تجمع إلا لأهل الفطر الفانقة".  
وكأنى بمصطفى عبد الرزاق قد أحب البهاء زهير وكتب عنه لأنه وجد فى هذا الشاعر صورة من نفسه.

الموت أهون يا على

يحدثنا حافظ محمود عن إيثار الشيخ مصطفى عبد الرزاق للأخرين على نفسه ولو كان به حاجة، مع بداية الثلاثينيات والأزمة الاقتصادية العالمية طاحنة ، وقد دار الحوار بينه وبين أخيه الشيخ على عبد الرزاق.

(١) كان حديث "على" يدور حول الظروف الاقتصادية القاسية التي ألمت بشروة الأسرة مما يحتم اختصار الكثير من النفقات.  
وسأل مصطفى شقيقه عن أبواب الاختصار، فقال على : لا يكلف الله نفسا إلا وسعها، فنحن ندفع لعشرات الأسر رواتب شهرية من باب المساعدة . أليس من العدل أن نبلغ هذه الأسر أننا على كره منا لن نستطيع لها عطاء بعد شهر أو اثنين.

ولكن مصطفى كان حاسما: لا يا على. الموت أهون على مما تقول، أولئك ناس ربوا عيشهم بعيشنا واطمأنوا لنا، فلنقطع نحن من أقواتنا لمعطيهم وإن اقتضى الأمر أن نستدين لنجنيهم مذلة الحاجة.

وكان راتبه في وزارة الأوقاف يذهب للمحتاجين وقد استفدت تأشيراته الخيرية ضعف الاعتمادات المقررة لهذا الوجه في الوزارة.

وقد تنازل عن الباشوية عندما صارشيخا للأزهر، وكان أول شيخ للأزهر يخطب بالفرنسية مرتجلا. ومن تلاميذه عبد الرحمن بدوى ، الذي أشرف على رسالته للدكتوراه عن "الوجودية" ، حتى بعد أن صار

(١) العروة الوثقى - مايو ١٩٨٢.

---

وزيراً. وقال عنه تلميذه د. توفيق الطويل "إنه أول أستاذ للفلسفة الإسلامية في الشرق" وهو أول من عرفنـا "بالكندي" فيلسوف العرب، و"الفارابي" المعلم الثاني، بعد أرسـطـو.

أمر بتدريـس اللغـات الأجنـبية بالازـهر الشـرـيف، وتوسـع فـى إرسـال البعثـات العلمـية إلـى فـرـنسـا وإنـجلـنـدا. وأرسـل الدـعـاة إلـى قـلـب أـفـرـيقـيا.

لقد كان مـدرـكاً لـرسـالة الـازـهر، ولـذـلك مضـى فـى إـصلاحـه وـتـطـويـره عـلـى سـنة أـسـتـاذـه الإمامـ محمدـ عـبدـهـ، أوـ كـماـ يـقـولـ طـهـ حـسـينـ "فـقـدـ كانـ مـصـطـفـيـ أـحـسـنـ خـلـيـفـةـ لـأـسـتـاذـ الإـمامـ وـرـثـ عـنـهـ عـلـمـهـ وـطـمـوـحـهـ إـلـىـ الـخـيرـ، وـأـضـافـ إـلـىـ هـذـاـ التـرـاثـ مـنـ الـعـلـمـ بـالـحـضـارـةـ الـحـدـيـثـةـ شـيـنـاـ كـثـيرـاـ، وـأـتـيـحـ لـهـ مـنـذـ تـولـيـ أـمـرـ الـازـهرـ مـاـ لـمـ يـتـاحـ لـأـسـتـاذـهـ مـنـ السـلـطـانـ. فـكـانـ خـلـيـقاـ أـنـ يـمـضـىـ بـالـإـصـلاحـ الـدـيـنـيـ وـالـعـلـمـيـ وـالـخـلـقـيـ فـىـ الـبـيـنـةـ الـازـهـرـيـةـ إـلـىـ أـبـعـدـ الـغـايـاتـ".

ولـكـنـ الـقـدـرـ لـمـ يـمـهـلـهـ لـيـسـتـكـملـ مـسـيرـةـ الـإـصـلاحـ التـىـ بـدـأـهـاـ فـىـ الـازـهرـ إـذـ لـمـ يـمـكـثـ عـلـىـ كـرـسـىـ الـمـشـيخـةـ سـوـىـ حـوـالـىـ أـرـبـعـةـ عـشـرـ شـهـراـ.

### مـصـطـفـيـ عبدـ الرـازـقـ كـاتـبـاـ لـلـقـصـةـ

ويـلـفـتـناـ الـأـدـيـبـ الـكـبـيرـ يـحـيـيـ حـقـىـ إـلـىـ جـاتـبـ مـجهـولـ فـىـ شـخـصـيـةـ الشـيـخـ مـصـطـفـيـ عبدـ الرـازـقـ وـمـواـهـبـهـ الـمـتـعـدـدـةـ، وـذـلـكـ حـيـنـماـ رـاحـ يـؤـرـخـ لـفـجـرـ الـقـصـةـ الـمـصـرـيـةـ وـذـكـرـ أـسـمـاءـ كـثـيرـةـ سـقطـتـ وـأـدـرـكـهاـ هـوـ فـىـ كـتـابـهـ "فـجـرـ الـقـصـةـ الـمـصـرـيـةـ" وـكـانـ مـنـ الـعـجـيبـ أـنـ يـذـكـرـ اـسـمـ الشـيـخـ مـصـطـفـيـ عبدـ الرـازـقـ وـيـفـرـدـ لـهـ صـفـحـاتـ كـثـيرـةـ يـتـحدـثـ فـيـهاـ عـنـ شـخـصـيـتـهـ وـفـضـلـهـ عـلـىـ الـقـصـةـ الـمـصـرـيـةـ الـحـدـيـثـةـ بـكـتـابـاتـهـ التـىـ أـسـمـاهـاـ "الـلـوـحـاتـ الـقـلـمـيـةـ" وـهـىـ ضـرـبـ مـنـ التـأـلـيـفـ شـقـ مـجـراـهـ بـيـنـ الـمـقـالـةـ وـالـقـصـةـ الـقـصـيـرـةـ وـإـنـ التـرـمـ شـاطـئـ الـثـانـيـةـ لـاـ الـأـوـلـىـ، فـكـانـ بـمـثـابـةـ رـاـفـدـ ثـرـىـ كـبـيرـ لـهـ - وـالـكـلامـ لـيـحـيـيـ حـقـىـ - لـأـنـهـ يـجـدـ مـنـطـلـقـ أـنـفـاسـهـ وـتـبـرـيرـ وـجـودـهـ وـرـضـانـهـ عـنـ نـفـسـهـ وـتـحـقـيقـهـ لـهـدـفـهـ وـدـوـاعـيـ تـوـعـهـ وـتـطـورـهـ ، يـجـدـ هـذـاـ كـلـهـ فـىـ جـوـ الـقـصـةـ لـاـ الـمـقـالـةـ وـإـنـ لـمـ تـفـلتـ يـدـهـ مـعـ ذـلـكـ مـنـ يـدـهـ، فـالـذـىـ يـحـركـهـ هـوـ مـزـاجـ فـنـىـ".  
إـنـ يـحـيـيـ حـقـىـ يـذـكـرـ أـسـمـاءـ الـذـينـ طـلـعـواـ بـفـجـرـ الـقـصـةـ، دـ.ـ حـسـينـ

فوزى، محمد ومحمود نيمور، طاهر لاشين، والشيخ عبد العزيز البشرى، وقد بقى "اسم جليل كان له عديد من هذه اللوحات القلمية الفريدة الراقية الذوق المرهفة الحس، الظرفية المداعبة، والضحكة إذا لم تكن ابتساما فمع إدارة الإوجه بحياة أو دسها في الكلم أو جبسها في الشدق.

اللقطة مصفي بأربعين غربال وغربال، يكاد يرقص من فرط الرشاقة. تلك اللوحات الصادقة الناقدة الهاذفة الساخرة بلا حرج، المطببة بلا أجر، اللاقطة بعجب، والفاهمة باستعارة غير مضى، فالمستغفرة بسماحة لدموع التماسخ وضحك الضياع، إنما غاية امتعاضها من الذى لا رثاء له إلا نفسه .

هى لوحات المعلم الفقيه الأستاذ الجليل الشيخ مصطفى عبد الرزاق عليه رحمة الله ورضوانه، بعنوان "مذكرات الشيخ فزاره".

ومن عجب ومن أسف أنها لم تحظ من النقاد بما هي جديرة به من الإنفات والعناية لأمر ما لا يعدم سره إلا الله، يحيد الضوء عن أغلى الجواهر، ويسلط على المحظوظ من فصوص الزجاج البراق، وسيسعدنى كل السعادة أن أتحدث عنها وأعرفك بها. وقد وصف يحيى حقى كتابات مصطفى عبد الرزاق فى "الجريدة" فيما بين ٢٧ مايو و ١٩١٤، حين كان لا يزال يدرس فى باريس، بأنه تمنى لو اختزلها فى حجم الحجاب ليضعها فوق قلبه "لأكون فى رفقتها حيثما كنت، وأينما سرت ، فلا أعرف قلما أحببت أثاره كهذا الذى خطها ، ولا بجلت إنسانا كصاحب هذا القلم، كم كنت أتمنى أن أثم اليد والأصابع التى منحتنا كل هذا الجمال.

لم أحزن على شيء فانتى إلا هذه القبلة". ويكمel يحيى حقى إعجابه بالشيخ مصطفى عبد الرزاق برسم صورة قلمية له لا تخرج عما أجمع عليه معاصروه بأنه "يميل إلى الهدوء والمسالمة والتسامح. إن الصفة الطاغية عليه هي الظرف والدمانة.

على الوجه إشراق، وفي العين ابتسامة.

في الحركة والإشارة تؤدة ورشاقة.

وفي الملبس أناقة، وفي الواقع خفة النسيم،

وفي الكلام قصد وعفة ، ومن الكف بذل وحنان،

وتربيت يد أم على راس وحيدها الصغير، أما التهد وتعكر

الجبهة ونطق العين بمشقة التجدد، فعند الخلوة إلى نفسه . هذا وقت الكشف عن الجراح المستوره وتطيبها، تدوم الخلوة دوام مصارعه ليد شريرة تجذبه إلى أسفل إلى التسلیم ، إلى القفوط ، فيشد غرمته ومعدنه عن قبضتها من قبل أن تهمر عزمه أو تلوث معدنه ليستعيد اشرافه وابتسامته ، ويخرج للناس بأمل قديم يتجدد ولا يفنى وثوّقه به ، هذا شأن كل انسان حساس ، فان لم يكنه هو فمن يكونه.

ابه لا يعتقد مبدأ الثورة والعنف، بل لعله يخافها ، لا عجب فهو من أسرة عبد الرزاق التي كانت من أعمدة حزب "الأمة" ، الذي يؤمن بالتطور التدريجي، لا بالتحول الثوري.

وكانت أسرة الشيخ عبد الرزاق تسكن في قصر وراء قصر عابدين مقر الخديو ثم الملك الذي تكرهه، وكأنما تزيد أن تحقق الأغنية الشعبية الشهيرة:

**يبقى النظر في النظر**

ومن الصفات الخلقية إلى الصفات القلمية ، يعتبر يحيى حقي لوحات مصطفى عبد الرزاق "منشورات كاملة في كتاب "من آثار مصطفى عبد الرزاق" - دار المعارف ١٩٥٧) فتحا في الأسلوب العربي يجعله راندا من رواد القصة القصيرة ينبغي أن يكون له ذكر حين يزور خ لها، إن لم يكن كتبها فهو ولا ريب قد مهد الطريق لها بهذا الأسلوب الفني الذي ينم - إلى جانب رشاقته ودعابته ودفته القصوى - عن قدرة فانقة على التحليل في عالم الماديّات والمعنويات معا - ويبين ذلك بأن العصر الذي فيه كتب هذه اللوحات القلمية كان عصر عنانة اللغة، لذلك أفرد يحيى حقي، للشيخ مصطفى عبد الرزاق ست مقالات كاملة في كتابه "فجر القصة المصرية" راجيا أن يلفت النقاد ومورخي القصة إلى هذا الرجل.



---

**د . حسين فوزى**

**الستدباد**

---

"أنا مغرم بالغناء الشرقي والموسيقى العالمية ، ومستمع دائم  
للدكتور حسين فوزى فى سهرة الجمعة، وبفضله قبل كل شيء عرفت  
سبيل متعنى الروحية إلى إلهامات بيتهوفن وموزار وغيرهم".

نجيب محفوظ

## (\*) أستاذتي

لا أذكر على وجه اليقين متى عرفت الدكتور حسين فوزى، ولكن المؤكد بالنسبة لى أننى عرفته منذ أن عملت بمصلحة الفنون مع يحيى حقي، فى نفس الوقت الذى كان فيه د. حسين فوزى وكيلاً لوزارة الثقافة، وأذكر وقتها أننى أهديته "زقاق المدق"، وقد حدثتى عنها حديثاً طيباً وهو يزور يحيى حقي.

وقد لاحظت أن د. حسين فوزى يشجع الموسيقى الغربية تشجيعاً قوياً جداً، بينما يحتقر السينما احتقاراً شديداً جداً، إلى درجة أنه أثناء توزيع بنود الميزانية وتحصيص جزء منها لمشاركة السينمائيين فى المهرجانات الدولية للتعرف على السينما العالمية والاحتراك بصناعة السينما فى الخارج لاكتساب خبرات جديدة ، فإننا لم نكن نستطيع الحصول على موافقة د. حسين فوزى على بند المهرجانات إلا بشيء من العذاب، لأنه لم يكن يعتبر السينما المصرية فناً من الفنون ، ولا يعتبر القائمين عليها من الفنانين.

وكانت نظرته للموسيقى الشرقية لا تختلف كثيراً ، لارتباطه بالموسيقى الغربية، والحضارة الغربية بشكل عام، وهو يمثل مع محمود عزمى، وسلامة موسى، وأيضاً لويس عوض، الجناح اليسارى فى مسيرة الثقافة المصرية ، أى الاتجاه إلى الغرب. وفي رأىي أن الحضارة الغربية يجب ألا تنقل كاملة بل يتم استئمارها والاستفادة منها فى الحضارة الأصيلة لأن المسألة لا تقوم على الفناء فى حب شيء واحتقار شيء آخر، لأن الدعوة المطلقة للغرب ليس لها أنصار. ومن الغريب أن للدكتور حسين فوزى كتاباً مهماً جداً هو "سندباد مصرى" يحمل روحًا

(\*) مقدمة أملاها نجيب محفوظ للمؤلف لتتصدر كتاب "في براح الفكر" للدكتور حسين فوزى - عن المجلس الأعلى للثقافة.

---

مصرية عميقه ، وهو من أجمل الكتب المصرية التي قرأتها.  
وانحياز د. حسين فوزى للحضارة الغربية هو تطور عقلى  
واختيار عقلى ، ورغم أنه وأنا من مواليد حى شعبى هو "حى الحسين"  
حيث ولد فى " درب الوطاوطى" ، إلا أن اختياره العقلى كان للغرب ، بينما  
كان اختيارى للبيئة الشعبية.

وكان د. حسين فوزى صديقاً صنوفاً لـ توفيق الحكيم ، ودائماً ما  
كان يجلس بمكتبه فى الأهرام ، وقد توقفت علاقتى بحسين فوزى عن  
طريق توفيق الحكيم ، حيث لم نكن فى وزارة الثقافة تتصل به إلا أيام  
الميزانية ، وحين التحقت بالأهرام ، أمكننى الاتصال به خلال لقائه بتوفيق  
الحكيم ، أثناء وجوده بالقاهرة ، أما فى الإسكندرية حيث التقى بالحكيم  
هناك أثناء الصيف ، فإن د. حسين فوزى يكون قد سافر فى نفس الوقت  
إلى فرنسا حيث كان يقضى هناك نصف العام ، بينما يقضى النصف  
الأخر فى القاهرة.

وقد جمعنى "الأهرام" مع د. حسين فوزى ، ود. بنى الساطى فى  
حجرة واحدة ، وكانت صحبة د. حسين فوزى صحبة جميلة جداً ، فهو  
رجل فى منتهى الذوق والأدب ، وقد احترمت استاذيته إلى أبعد الحدود ،  
فقد كان د. حسين فوزى مفكراً موسوعياً ، ومما قرأت له "الموسوعة  
العلمية" بالاشتراك مع بعض العلماء ، وهى تعطى فكرة عن العلم منذ  
نشأته حتى وقت كتابتها ، مما يدلنا على اهتمام د. حسين فوزى بقضية  
العلم التى هي قضية العصر". هذا الجانب العلمي فى حياة د. حسين  
فوزى إلى جانب اهتماماته الموسيقية والتاريخية والفكرية يؤكّد طبيعته  
كموسوعى ، ولكن - للأسف - الموسوعيين لا يبرزون في شيء واحد ،  
لأن كثرة اهتماماتهم لا تعطيهم الوقت الكافى للتخصص فى ناحية معينة ،  
وربما كان هذا سبباً من أسباب عدم حضور د. حسين فوزى في الذاكرة  
الإبداعية مثل هؤلاء الذين تخصصوا وبرزوا في ناحية معينة من نواحي  
الإبداع.

ورغم أن د. حسين فوزى قد ألف نظريات كثيرة فى الموسيقى إلا  
أنه كان عارف "كمنجة" بسيط ، فقد كان شارحاً للموسيقى لا مبدعاً فيها ،  
والمسألة موهبة ، ولو كانت عنده موهبة موسيقية لبرز فيها ، ولكنه كان  
أستاذاً للموسيقى ، وأنا أدين له بتوجهي للموسيقى الغربية ، فقد كان

يتحدث عنها في الإذاعة في يوم محدد من كل أسبوع، وكنت أتابعه، في نفس الوقت الذي كنت قد اشتريت فيه كتاباً عن الموسيقى في جميع العصور، ومن خلال التدوين عن البرنامج الذي يقدمه د. حسين فوزي كنت أقرأ كل شيء عن الشخصية الموسيقية التي سيقدمها في برنامجه، فأكون قد تهيأت بالمعرفة للاستماع إليه، مما يلقي إضاءة على الموسيقى المذاعة و أصحابها، مما يجعلها أفيد وأمنع.

ولم تكن دائرة الاهتمامات الأدبية والعلمية والفنية والتاريخية هي الدائرة الوحيدة التي ساهم فيها د. حسين فوزي بنصيب، ولكنه كشأن الأدباء كانت له إسهامات سياسية سواء بالرأي أو بالفعل، لأن السياسة هي اشتغال كل مواطن، ومن باب أولى أن يشتغل بها الأديب أو الفنان، وقد كنت أخالف الأستاذ أحمد بهاء الدين في وجهة نظره التي كان يرى فيها ضرورة ابعاد الأدباء عن السياسة وتقلباتها لأنها تحتاج إلى دراسة وتعمق مما اعتبره خارج تكوينهم وثقافتهم ، وقد طرح بهاء الدين رأيه في علاقة الأدباء بالسياسة خلال رده على توفيق الحكيم أثناء المعركة الفكرية حول قضية "حياد مصر" بعد دخولها مرحلة السلام، وكان رأيه<sup>(٤)</sup> الذي رددت به عليه ولازلت عنده حتى الآن هو أنه ليس من حق أحد مهما كان رأياً كان أن يحجر على الأديب ويحدد له العمل الذي يؤديه، قد نختلف في الرأي أو في وجهات النظر، ولكن ليس من المعقول أن يأتي كاتب سياسي للأديب الذي تحدث أو كتب في السياسة ويقول له: دعك من السياسة فأنت لا تفهم فيها "خليل أحسن في الأدب"، لأنني أرى أن السياسة تدخل في كل شيء، تدخل في الحب، في الزواج، في مناقشة بمقهي... الخ.

وصلة الأدب بالسياسة صلة حميمة، لأن الأدب تعبير عن الحياة، والحياة تسعين بالمائة منها سياسة ، تصور أنك تجرد الحياة التي تزيد التعبير عنها من القيم التي تربط الحاكم بالمحكوم، من الحرية، من القوة الاقتصادية، ماذا يتبقى إذن؟.

إن أي تفكير اجتماعي أو إنساني لا يخلو من السياسة.  
قد يخطئ الأديب في تفكيره أو في وجهة نظره، ولكن هذا شيء

<sup>(٤)</sup> رأى نجيب محفوظ أدى به في حديث صحفي مع مفید فوزی بمجلة "صباح الخير" ١٩٧٨/٦/٨.

آخر، واختلاف وجهات النظر أو الخطأ فيها لا يجعلنا نقول للأديب:  
دعك من السياسة ولا تشغلي بغير الأدب.

وإذا عدنا إلى مرحلة ما قبل الثورة على سبيل المثال لوجدنا أن أدباء مصر كانوا يكتبون في السياسة بدافع وطني، وكتاباتهم السياسية والأدبية هي التي مهدت للثورة وبشرت بها، لذلك أيدوها في البداية وإن اختلفوا معها بعد ذلك في توجهاتها وأسلوب ممارستها للحكم، وكتب منهم من كتب مؤيداً أو معارضاً، وكل منهم تحمل مسؤولية آرائه السياسية.

وكان د. حسين فوزى واحداً من هؤلاء الأدباء والمفكرين الذين أيدوا الثورة منذ اللحظات الأولى قبل أن يتضح نجاح الثورة، مما يدل على تطلعه لحياة جديدة، ويدل في الوقت نفسه على شجاعة أدبية.

وارتبط د. حسين فوزى بالسياسة أيضاً حين وقف من السلام مع إسرائيل موقفاً إيجابياً، وإن كان قد ذهب إلى درجة أبعد بزيارة إسرائيل كأول منتف مصري ، وتفسيرى لما ذهب إليه د. حسين فوزى يعود إلى أنه رجل علم يحب العلم، وإسرائيل دولة علمية ، فلما جاءته الفرصة لزيارتها لم يضع هذه الفرصة ، وأعتقد أنه معجب بإسرائيل من منطلق إعجابه بالغرب، وإسرائيل دولة علمية متقدمة وغربية مائة بالمائة.

وأعتقد أن ما فعله د. حسين فوزى ليس فيه تجاوز يستحق عليه أن يعاقب بالنفي من الذاكرة القومية وتجاهل ذكره، فهذه ليست نظرة علمية.

وفكرة زيارة د. حسين فوزى لإسرائيل ربما لم تطرح إلا عليه بصفة شخصية، وأعتقد أنها لو طرحت علينا كمثقفين، وأخص نفسي وتوفيق الحكيم كمؤيدين لعملية السلام، فإننى لا أعرف ظروف توفيق الحكيم، أما بالنسبة لى فإنه من المعروف ابتعادى عن فكرة السفر من الأساس إلى بلد من البلاد، وبالتالي فإن فكرة زيارة إسرائيل من أساسها غير مطروحة بالنسبة لى، باعتباره مبدأ التزرت به فى عدم السفر خارج مصر .

أما د. حسين فوزى فقد كانت طبيعته تميل إلى السفر والاستكشاف منذ أن بدأ أول رحلة علمية على السفينة "باحث"، وميله إلى تسمية نفسه باسم "السندباد".

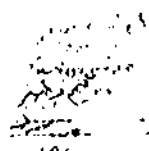
كل هذه عوامل ربما جعلت د. حسين فوزى يقبل على فكرة

---

استكشاف هذه الدولة التي لم يكن مسموها لأحد بزيارتها قبل عملية السلام.

كما ساهم د. حسين فوزى فى السياسة بشكل فعلى حينما كان وكيلاً لوزارة الثقافة، على اعتبار أن العمل الثقافي هو جزء من العمل السياسي، ومن الغريب أنه عندما تولى د. ثروت عكاشة، وزارة الثقافة ظنت أن التعاون بينه وبين د. حسين فوزى سيكون كاملاً باعتبارهما من عشاق الموسيقى الغربية، ولكن هذا لم يحدث، فقد اختلفا حول الاختصاصات الإدارية، وفيما يبدو فإن د. حسين فوزى قد استقال أو أنه قد لزم بيته حتى المعاش. وقبل وفاته قال لى: إن لديه في درج مكتبه ما يصنع عشرات الكتب، ولا يدرى كيف سيخرجها؟

وقد زرته فى المستشفى أثناه، مرضه وكان نائماً، وكانت هذه هي زيارتى الأخيرة له قبل أن ينام نومه الأبدي، بعد أن ناله ما ناله من الظلم الذى غالباً ما يقع على الرجال الذين لا يبرزون فى مجال معين من مجالات الإبداع، كما ناله الظلم أيضاً بسبب مواقفه السياسية. لكن شهرته العامة التى فاقت تخصصاته العلمية تركزت حول الدعوة للحضارة الحديثة، والعقلانية، والعلم، والصناعة، واللحاق بالموكب الأوروبي، مع عناء خاصة بنشر الموسيقى، وتعتبر كتبه فى التاريخ المصرى خاصة "سندباد مصرى" من الكتب الجامعة بين الأدب الرفيع والتاريخ الوطنى، فهو من أكبر المؤرخين لروح الشعب المصرى، وظل طوال حياته وفيما لم يداشه: الثقافة الحديثة. ويعتبر بذلك المرشد والمعلم، فضلاً عن هذا كان من أرق الناس وأعزبهم وأفضلهم خلقاً، ويعتبر هو و توفيق الحكيم علمين فى حقل واحد.. حسين فوزى فى اتجاهه للفكر، و توفيق الحكيم فى اتجاهه للفن. وقد عاشا متقاربين، وكلاهما يعتبر من التراث المصرى العريق.





---

## الستندياد

(٢) "هناك عندي شيء أحرص عليه اسمه الواجب - لغويًا - معناه أنك تؤدي ، ويجب أن تؤدي، وعلى حسب اهتمامك يكون الواجب المقدس لتأديته . فإذا كنت كاتبًا فالواجب أن يكون ضميرك راسدك. وإذا كنت موسقيا فالواجب أن ترفع ذوق مستمعيك. الواجب هام جدا وحضرات الدول هي مجموعة سلوكياتها، ومحورها الواجب".

د. حسين فوزى

"والكاتب الفحصى بحاجة إلى ٩٩ فى المائة من الموهبة و ٩٩ فى المائة من الجهد والعمل. يجب أن لا يقنع البتة بما كتب، لأن ما كتبه لا يمكن أبداً أن يستند إمكانيات التجويد. يجب أن يواصل الكاتب متابعة أحلامه، وأن يهدف إلى أكثر مما يعتقد أنه مقدرته. ثم إنه لا جدوى من محاولة الكاتب التفوق على معاصريه أو سالفيه، بل الأجدى أن يحاول التفوق على نفسه فالفنان مخلوق تسرقه شياطينه".

\* \* \*

الآن تطبق هذه السطور التي نقلها د. حسين فوزي<sup>(١)</sup> عن الروانى الأمريكى "وليم فوكنر" وهو يقدم لنا "تأملات فى فن القصة"، على نجيب محفوظ؟ إن موهبتة غلت رغبته فى دراسة الفلسفه التى قطع فيها شوطاً لتحضير رسالته للماجستير عن فلسفة "الجمال" ، ولكن موهبة الكتابة الإبداعية الحرة كانت أقوى لديه من أي تجاه آخر. أما متى بدأ شعوره فى الرغبة فى الكتابة، يقول<sup>(٢)</sup> "بالضبط.. ليس ثى استطاعنى أن أحدد على وجه الدقة متى نشأت عندى الرغبة فى الكتابة.. ولا استطيع أن أذكر ببساطة تاريخ أول يوم أمسكت فيه القلم لأكتب قصة أو حتى خواطر شخصية أو أدبية.. كل ما أستطيع أن أقرره فى هذا الصدد: أن الرغبة فى الكتابة كانت موجودة عندى - من زمان قديم حتى قبل تبيان دوافعها". وقد حسم نجيب محفوظ الصراع داخل نفسه بين الفلسفه والأدب لصالح الأدب<sup>(٣)</sup> "وببدأ يدرسه بصورة منتظمة.. ولم يعتمد نجيب محفوظ فى هذه الدراسة على أحد. لم يعتمد إلا على نفسه ، وعلى كتب تاريخ الأدب العالمى. فما قبل على دراسته قرنا. قرنا دون التخصص فى أدب أمة بالذات. وقرأ "البيان والتبيين" للجاحظ، و"الأمالى" ، لأبى على القالى ، و"العقد الفريد" لابن عبد ربه، وقرأ كتاب "درينكو ونز" المشهور ، وكذلك قرأ كافكا وجويس وتشيكوف وجوركى.. وغيرهم ، وغيرهم.. وغيرهم من الأدباء العالميين.

من استعراضنا لهذه المراحل المختلفة التي مر بها نجيب محفوظ في قراءاته نستطيع أن ندرك مدى الجهد الذي بذله في تنقيف نفسه بنفسه

(١) في كتابه "في براح الفكر" السابق.

(٢) أيام من شبابهم لأحمد حافظ - دار التعاون - بدون تاريخ.

(٣) السابق.

لصقل موهبته الأدبية الأصلية" تأتى بعد ذلك مرحلة الكتابة - يقول نجيب محفوظ - (١) "ففى أيام إدمان القصص البوليسية.. كنت أعيد كتابة بعضها فى كراسة خاصة وأكتب عليها اسمى !!.

ومع قراءاتي للمنفلوطى كنت أزلف (نظرات) و(عبارات) وأذكر أنى فى هذه الفترة كتبت الشعر .. كنت أكتب فى بادئ الأمر موزونا، ولكن كانت بعض الأدبيات تتكسر منى... وحينما وجدت الأبيات المكسورة كثيرة أطلقت الشعر وحررته من الوزن فكنت رائد المدرسة الحديثة بلا منازع !! كان هذا يرجع إلى سنتى ١٩٢٥، ١٩٢٦، لكن فترة الشعر هذه لم تطل .. فقد عاودت التأليف مع قراءاتى للمجددين.. فحين قرأت الأيام، لطه حسين أفت كراسة أو كتابا، كما كنت أسميهما وقتذاك، أسميتها "الأعوام" !! رویت فيها قصة حياتى على طريقة طه حسين.

بعد ذلك.. ومع تعرفي على آراء المجددين فى أدبنا والتفاتى إلى شعر المتنبى وأبى العلاء أفت كراسة أخرى وضعت فيها فلسفتى فى الحياة والكون والخالق.. وحينما تقرأ ما كتبته فى تلك السن المبكرة تحس أنك تقرأ لشخص قد أحاط بكل شيء علمًا وأصبح له رأى حاسم فى كل المشكلات التى حيرت كبار الفلسفه والمفكرين.

وتأتى بعد ذلك مرحلة أخرى أكثر نضجا بدأت فى أواخر تعليمى الثانوى وأوائل الجامعة واستمرت عدة سنوات كنت أكتب خلالها المقال والنقد الأدبى وتلخيص المسرحيات والأقصوصة والرواية . وكان أول عمل أدبى ينشر لى هو المقال. ذلك أن المقال كان أسرع فى القبول من الأقصوصة - ولقد دفعنى ذلك إلى الانصراف بعض الوقت إلى كتابة المقالات. وكان أول مقال ينشر لى عن "تطور الظاهرات الاجتماعية" وفي سنة ١٩٣٩ نشر لى سلامة موسى أول رواية وهى "عبث الأقدار" وفي سنة ١٩٤٣ نشر عبد الحميد جودة السحار الرواية الثانية "زاد وبيس" وأثناء هذه السنوات كنت قد أفت روايتين آخريتين هما (كفاح طيبة) و(القاهرة الجديدة).

### عناد الثيران

وليس معنى ذلك أننى لم أعانى أزمة فى نشر رواياتي وقصصي فى بداية حياتى.. لقد عانيت من ذلك الأمرتين.. ولم تكن أزمة النشر -

(١) السابق.

فقط - هي أزماتي الوحيدة. بل كانت هناك أزمة أخرى لا تقل عن سابقتها أهمية.. إنها أزمة الإهمال. لقد كنت أكتب وأكتب.. ولا أجد صدى لما أكتب.. ولكن ذلك لم يجعلني آيس.

أتعلم ما الذي جعلني أستمر ولا آيس؟؟ لقد اعتبرت الفن حياة لا مهنة، فحينما تعتبر الفن مهنة لا تستطيع إلا أن تشغل بالك بانتظار الثمرة.. أما أنا فقد حصرت اهتمامي بالإنتاج نفسه وليس بما وراء الإنتاج.. كنت أكتب وأكتب لا على أمل أن ألفت النظر إلى كتاباتي ذات يوم.. بل كنت أكتب وأنا معتقد أنى سأظل على هذا الحال دانما.. أتعرف عناد الثيران؟ إنه خير وصف للحالة النفسية التي كنت أعمل بتأثيرها.

### كيف تطيل وقتك؟

هذا النظام المحكم الذي التزمه نجيب محفوظ جهدا و عملا من أجل الإبداع الأدبي، موجود فيه بالوراثة، كما حكى بنفسه لعباس خضر<sup>(١)</sup> "إنك لو تتبع أي فرد من أسرتنا أيام الأسبوع ورأيت ماذا يفعل كل يوم لعرفت نظام حياته كله لأن ما يفعله يوم السبت من هذا الأسبوع مثلا - هو نفسه ما يفعله كل سبت آخر".

وليس الوراثة وحدها هي وراء النظام المحكم لنجيب محفوظ ، لأن العامل الوراثي قد يكون موجودا ويشذ عنه الأقربون، ولكنه هو نفسه صاحب نظام في حياته حتى ولو لم يكن هناك أحد من أفراد أسرته منظماً بذلك النظام الروتيني ، لأن حياة نجيب نفسها جعلته يتلزم حب النظام. ويتعود عليه وإلا ما صار مبدعا وهو هدف نذر نفسه له - يقول<sup>(٢)</sup> "نعم أنا منظم، والسبب في ذلك بسيط، إذ عشت عمري كموظف، وأديب، ولو لم أكن موظفا لما كنت اتخذت النظام بعين الاعتبار، كنت فعلت ما أشاء وفي أي ساعة أشاء، لكنني في هذه الحالة كان على أن أستيقظ في ساعة معينة، ويبقى لي من اليوم ساعات معينة ، فإن لم أنظم هذا اليوم فسأفقد السيطرة عليه، لقد عودت نفسي على ساعات معينة للكتابة ، وفي البداية كانت روحى تستجيب أحيانا وأحيانا لا ، لكنني مع الزمن اعتدت ذلك.

<sup>(١)</sup> كتب للجميع - مايو ١٩٦٠.

<sup>(٢)</sup> أخبار الأدب ١٢/١٢/١٩٩٣.

إنني أكتب عادة مع الغروب، ولا أذكر أنني كتبت أكثر من ثلاثة ساعات ، وفي المتوسط لمدة ساعتين، أشرب في اليوم الواحد خمسة فناجين قهوة وأسهر حتى الثانية عشرة ليلا، وأكتفى بخمس ساعات نوم.

ولا يعود النظام في حياة نجيب محفوظ إلى نظام الوظيفة فقط، المحدد بمواعيد، ولكنه يعود إلى شيء آخر يحدثنا عنه<sup>(١)</sup> "تعودت على النظام لتعدد هواياتي، منذ أن كنت طالبا، كنت أحب أن أكون متوفقا، إذن على أن أذاكر جيدا. وأحب أن العب كرة القدم، أن أرى "أفلامما"، أن أسمع أم كلثوم، أن أقابل أصدقاني.. كى أفعل هذا كله كان على أن أقسم وقتى بحساب. كثير من زملائى كانوا يتتفوقون فى كرة القدم ويرسبون في المدرسة. أو بالعكس يتتفوقون إلى حد لا يجدون فيه فرصة للعب.

كى نجمع أشياء كثيرة علينا أن ننظم وقتنا. تعودت إذن على النظام، فهو يطيل الوقت، ويجعل يومك مليئا بنشاطات متعددة. دون نظام يضيع يومك.

### الكتابة عروسى ونهايتها

وهل كان يكفى النظام المحكم، والجهد والعمل، مع توفر الموهبة لكي يمضى نجيب محفوظ في إنجاز مشروعه الإبداعي، في مواجهة الإهمال حيناً وصعوبة النشر حيناً آخر، لقد كان كما ذكر سابقاً يعتبر الفن حياته، والكتابة جبهة بل عروسه التي لا تكبر أبداً، أو كما يقول<sup>(٢)</sup> "علاقة الكتابة بي لم تتغير، هي بالنسبة إلى "عروسة" شابة لا تشيخ. لا نصادف في الحياة جهاً آخر من هذا النوع. حب الكتابة وإحساسى أنها جزء من حياتى لم يتغيرا، وأرجو إن ماتت الرغبة فيها أن تكون مع نهايتها.. أرجو ألا أعيش يوماً من غير حب الكتابة".

لقد استطاع هذا الحب أن يقهر كل المعوقات الخارجية كأزمة النشر والإهمال، وأن يقهر أيضاً كل المعوقات الداخلية المتسربة إليه من داخل نفسه الأمارة بالسوء، المتطلعة إلى اللهو والعبث، يحدثنا عن هذه

<sup>(١)</sup> مجلة كل العرب ١٩٨٨/٢/٢٩.

<sup>(٢)</sup> السابق.

النفس المحبطة المثبطة للهم فيصورها لنا على شكل "عفريت"، أليس  
لكل إنسان عفريت من نفسه وهو؟

يقول<sup>(٠)</sup> "في البداية عندما كنت أكتب كان يطلع لي عفريت يقول  
لي : ما جدوى ما تفعله؟

لماذا تغلق الغرفة عليك؟

ما هذا النظام الصارم؟

يا راجل انزل هيص لك شوية.

لكنني كنت أصرف هذا العفريت في النهاية وأفرض على نفسي  
مزيداً من صرامة النظام والعمل حتى منتصف الليل".

هذا هو مفتاح شخصية نجيب محفوظ: النظام والعمل، أو قل هذا  
هو سر استمراره وعدم انقطاعه عن الإبداع كما فعل آخرون تعجلوا  
ثمرة جدهم فلما تأخرت عليهم، هجروا الإبداع إلى أعمال أخرى، أما  
نجيب فقد كان الإبداع لديه أصيلاً، وليس طارنا أو دخيلاً ، مما ضمن له  
الاستمرار والبقاء والخلود.

### البداية بوليسية

وقد كان نجيب محفوظ كأستاذة حسين فوزى، تتقاضاً عهداً الرغبة  
في حب الأدب منذ مطالع حياتهما المبكرة، وهما أبناء بيئة شعبية، وككل  
أهل حريصين على ضمان مستقبل أبنائهم، حاولت أسرة كل منها  
صياغة ذلك المستقبلي كما يريانه ولكن كانت للأقدار كلمة أخرى.

ولد نجيب محفوظ بحى الجمالية فى شهر الذى ختمت به سنة  
١٩١١، بينما ولد حسين فوزى مع مطالع القرن فى (٢١ يوليو ١٩٠٠).  
عرف نجيب محفوظ طريقه للأدب بدايةً من قراءاته للروايات  
البوليسية، يقول<sup>(٠٠)</sup> "قرأت القصة البوليسية وخاصة قصص أرسين لوبين  
في صبائ، ولعلها أول نوع من القصص قرأتها، وهي قصص تستحوذ  
على اللب، وتملأ النفس متعة وتشويقاً، ولما تقدم بي العمر وجدت أن  
الشوق لأمثال هذه الروايات لم يمت، ولكن كنت أضن بوقتي عليها،  
ولذلك فإنني أفضل أن أراها في السينما في ساعة ونصف عن ... أضيع

(٠) أخبار الأدب ٢٣/١٠/١٩٩٤.

(٠٠) مجلة "الجديد".

في قراءتها وقتاً من الأجر أن أنفقه فيما هو أهـم.. واعتقد أن رواسب الصياغة البوليسية ظهرت عندى في قصتين.. هما "الطريق" ، و"اللص والكلاب" ، وبعضاً قصص قصيرة مثل "ضد مجهول" ، فضلاً على أننى كتبت "ريا وسكينة" للسينما.

وهذه الروايات متعة للذهن المكدوـد، وهـى لذلك مغـرية للمرهقين بالعمل كما هي مغـرية للأطفال".

وقد أحس نجيب بهذا الإغراء عندما قرأ قصة بوليسية لأول مرة في حياته<sup>(١)</sup> "رأيت أحد أصدقائى وأسمه يحيى صقر، يقرأ كتاباً، رواية بوليسية عنوانها "بن جونسون" سأله: ما هذا؟. قال: إنه كتاب ممتع.. استعرتـه منه، بعد أن انتهى منه، وقرأته واستمتعت به، كان ذلك ونحن طلبة في السنة الثالثة الابتدائية، وكانت هذه أول رواية قرأتـها في حياتـى".

ويكاد الموقف نفسه يتكرر مع د. حسين فوزى، فيتذكر "ذات يوم رأيت رواية إنجليزية في يد زميلى في المدرسة السعيدية - ابن رئيس الوزراء محمد سعيد باشا - عدت إلى أبي وقلت له أريد قراءة كتاب بالإنجليزية، أخذنى إلى المكتبة ، وتركـنى اختيار، اشتـرى لـى "الفرسان الثلاثة" لأنـى قرأتـها بالـعربـية فيـسهـل فـهمـها، وكتـابـين عن "الهـند والـصـين".

أتمنى أن أكون سانقاً "للـعـفـريـت"!

تشـابـهـ أـمـنـيـاتـ الطـفـولـةـ أـيـضاـ، فـكـلامـاـ يـرـيدـ أنـ يـكـونـ سـانـقاـ للـترـامـ، يـحدـثـناـ نـجـيبـ مـحـفـوظـ<sup>(٢)</sup> "كانـ والـدـىـ يـحبـنـىـ جـداـ، وـكـانـ يـاخـذـنـىـ مـعـهـ فيـ نـزـهـاتـهـ ، عـنـدـمـاـ كـانـ يـذـهـبـ لـيـجـلـسـ معـ أـصـحـابـهـ فيـ "الـكـلـوبـ الحـسـنـيـ"ـ بـالـجـمـالـيـةـ، ثـمـ فيـ "قـهـوةـ الجـنـدـىـ"ـ فـيـ العـبـاسـيـةـ ، وـعـنـدـ عـودـتـاـ كـنـاـ نـسـتـقـلـ "الـتـرـامـ"ـ.. فـيـ هـذـاـ الـوقـتـ: تـمـنـيـتـ أـنـ أـكـونـ سـانـقاـ "للـترـمـاـيـ"ـ لـأـنـهـ كـانـ شـيـناـ عـجـيبـاـ بـالـنـسـبـةـ لـنـاـ، وـفـيـ نـفـسـ الـوقـتـ شـيـءـ مـهـيـبـ ، كـانـ النـاسـ يـسـمـونـهـ "الـعـفـريـتـ".

<sup>(١)</sup> نـجـيبـ مـحـفـوظـ يـتـذـكـرـ .. لـجـمـالـ الغـيطـانـيـ.

<sup>(٢)</sup> صـوتـ الـأـزـهـرـ - ٥ـ يـنـايـرـ ٢٠٠١ـ.

---

وكذلك كان حسين فوزى أيضاً مغرماً "بال ترام" فيحدثنا<sup>(٣٠٠)</sup> "كلما كنت مع أبي وجاءت جلستنا وراء "سانق الترام" كنت أمنى أن أكون سائق ترام"، وحولت كتبة مقلوبة في غرفة "الكريكيب" إلى ترام عندما غرست في حافتها سلكاً أديره للحركة، وسلكاً أديره كفرملة، وكنت أفلد صوت زمارة الكمسارى إيداناً بالتحرك أو بالتوقف الفجاني".

وبعد أن نضج الصبيان واستوياً شابين أراد لهما والديهما أن يسلكا طريق الطب لماله من مكانة اجتماعية ومادية، ولكن نجيب محفوظ استطاع أن يفلت إلى كلية الآداب، أما حسين فوزى فلم يفلت إلا بعد حين، حيث لم يستطع أن يهرب من اختيار والده، يتذكر "كنت ميالاً بطبيعى للأدب والفنون منذ كنت بالمدرسة الثانوية، ولكن والدى كان يطمع فى أن يراني طبيباً يشار إليه بالبنان".

وقد كان وتخرج حسين فوزى طبيباً للعيون، وفي سنة ١٩٢٤ أصدر سعد زغلول بصفته وزيراً للداخلية قراراً بتعيينه طبيباً بمصلحة الصحة.

### أعلى ذكرياتى

ولأن الشيء بالشيء يذكر فقد لعب سعد زغلول زعيم ثورة ١٩١٩ دوراً لا يستهان به في تشكيل وعي الجيل الذي نشأ في ظل الثورة، ومنه نجيب محفوظ، وحسين فوزى، وبحيى حقي، وقد شارك كل منهم في الثورة.

نجيب محفوظ<sup>(١)</sup>: أعلى ذكرياتى هي أيام الثورة الوطنية ثورة ١٩١٩ - كنت صغيراً في الثامنة من العمر... وكانت قد سمعت أن الأمة تجمع توقيعات الناس لتأكيد أن الوفد المصري يحمل الصلاحية لتمثيل البلاد في مؤتمر الصلح، وجاء والدى يحمل أوبراً أقا عليها توقيعات الناس لتأكيد أن الوفد المصري يحمل الصلاحية لتمثيل البلاد في مؤتمر الصلح.. وجاء والدى يحمل أوبراً أقا عليها توقيعات كثيرة، آخرها هو توقيعه، وقال لي : وقع باسمك.. ولكن لم أكن قد أتقنت كتابة اسمى .. تركنى أبي قليلاً.. ثم نادى على أمى وبصمت بنفسها.. وبعد أمى لست أكتب

---

<sup>(٣٠٠)</sup> آخر ساعة ٢١/٨/١٩٨٨.

<sup>(١)</sup> الأهرام - السابق.

اسمي، ولم أكن قد تمكن من "رسمه" بعد، جربت مرارا في ورقة أخرى، ولكن ظل اسم "إبراهيم" وهو اسم جدي مشكلة، وأخيرا وقعت دون "إبراهيم"، وذهبت أمري بالتوكيل وعادت وقد بصمت كل سيدات الحي<sup>(١)</sup> اشتراك في جميع المظاهرات التي جرت، أذكر أنتي كنت أمشي مع عدد من الأصدقاء في شارع محمد على، فجأة رأينا أحد أبناء البلد يحمل حمراً كبيراً ويضرب رأس كونستابل إنجليزي في صرعيه، وفي نفس اللحظة رأينا عدداً من الخيالة قادمين من ناحية العتبة الخضراء، نظرنا إلى الخلف لنسكير ونجرى، فوجئنا بقوات من الجيش، كانوا محصورين، ولا أحد سوانا في الشارع وجثة القتيل الإنجليزي ملقاة أمامنا، أما ابن البلد فقد هرب.

تعرف أن بعض حواري شارع محمد على منحدرة إلى أسفل، تؤدي إليها سلام، صاح أحدها:

- إجر.. إجر..

جرينا، جريت بأسرع ما يمكن أن أجري به، من حارة إلى حارة، حتى فوجئنا بحارة سد لا تؤدي إلى أي منفذ، أدركنا يأس قائل، فجأة أطلت امرأة من إحدى الشرفات، وأشارت إلى باب البيت، دخلنا، أغلقنا خلفنا، نظرت إلينا من فوق السلم:

- اطلعوا.

طلعنا إلى السطح، عبرنا إلى السطح المجاور، ونزلنا في بناء السلم، انتظرنا حوالي نصف ساعة، خيم فيها صمت فظيع، ثم خرجنا، ومشينا حتى شارع عبد العزيز، ثم إلى العتبة الخضراء.

### سرجيوس في الأزهر

يحيى حقى<sup>(٢)</sup> أنا في سنة ١٩١٩ كان عمري ١٤ سنة .. وهذا سن يسمح لي أن أسير في مظاهرات، وفعلاً شاركت في مظاهرات كثيرة.. لحسن الحظ إن أخواتي الكبار إبراهيم وإسماعيل أيضاً كانوا يسيران في المظاهرات .. فكنت أسير معهما.. وكذلك مع أبي: من الذكريات الجميلة جداً أنها كنا نذهب إلى الأزهر لستمع إلى

(١) أخبار الأدب ١٢/١٢/١٩٩٣.

(٢) حديثه إلى عادل النادى السابق.

خطباء الثورة.. منهم المرحوم المحامى أبو شادى.. و منهم الأب القبطى سرجيوس، الذى كنا نحضره للأزهر ليخطب فىنا.. و واحد شاب لا أزال أذكر اسمه: شكري كرشة.. و قابله بعد ذلك بعد الثورة بمدة.. كان هناك خطباء.. وكنا لا نصل للأزهر عن طريق الشارع العاموى.. ولكن من حارة داخل حارة وراء حارة، وهكذا حتى نتمكن من الوصول.. كنا ننخفي. و تتبعنا الاجتماعات لم يكن بروح الثورة فقط بل بروح الخطابة أيضا.. فى سن مبكرة وقعت أعيننا أيضا على فن الخطابة كيف يكون.”

حسين فوزى “مصر انطلقت انتلاقة كاملة ١٩١٩، وكانت تلك هى الفترة الوحيدة التى شاركت فيها بنشاط سياسى مباشر فى الإضرابات والمظاهرات والخطابة فى الأزهر.

(٤) والقليل الذى حصلت عليه مصر فى الناحية السياسية حتى إعلان الحرب العالمية الثانية كان من أثر هذه الثورة أما الذى حققه فعلًا فهو يقطنها الفكرية والشعرية والاقتصادية، هو جامعتها المصرية ومصرفها الوطنى أسمه محمد طلعت حرب، هم أولئك الكتاب والشعراء والمصوروون والمثالون، هم ذلك الجيل الصاعد الذى نشأ فى أعقاب ثورة سنة ١٩١٩.”

### فُرزات

وكان حسين فوزى هو واحد من ذلك الجيل الصاعد الذى نشأ فى أعقاب ثورة ١٩١٩، وكانت طموحاته أكبر من مجرد حبس نفسه فى وظيفة حكومية، وكما كان الصراع قائمًا فى نفس نجيب محفوظ بين الاستمرار فى دراسة الفلسفة ، وبين التفرغ للأدب حتى انتصر فى النهاية للأدب، فقد قام نفس الصراع فى نفس حسين فوزى بين الاستمرار فى امتهان الطب، وبين الانطلاق إلى آفاق أخرى واسعة من العلم والمعرفة، حتى حسم أمره بالا يحصر نفسه داخل “العين”， وما يدره العمل资料ى من دخل كبير، وانطلق من العين إلى المحيط لدراسة علم الأحياء المائية عندما أعلنت الحكومة عن بعثتها لهذا الغرض.

وإذا كانت حياة نجيب محفوظ قد استقرت بانتصاره لطريق الأدب، فإن حياة د. حسين فوزى لم تعرف استقراراً فقد كانت مجرد

(٤) سندباد مصرى.

قفزات من دراسة الطب إلى دراسة علوم البحار إلى التبحر في الموسيقى إلى حب الأدب إلى كتابة القصص ثم اعتزالها إلى كتابة المقالات القصيرة ، حياة لا تثبت على حال واحدة.

وهو يتساءل في حواره مع مفید فوزی<sup>(١)</sup> وهو يلخص مسيرته "حياتي كانت مجرد قفزات من ميدان لأخر .

ولا أدرى - وأنا أراجع حياتي الأن معك هل كان هذا عاملاً في إثرائها أم أنني خسرت الكثير بسبب هذه القفزات ، ثم إنني لا أعرف تفسيراً لهذه القفزات إلا الجوع للمعرفة ، والعطش للتزود من ثقافات الحياة.

إن حياة الإنسان قصيرة والثقافات بحار لا تموت بل تكبر يوماً بعد يوم ، أردت - وأعترف لك - أن أعب من كل محيط قطرات ." "لست نادماً على شيء في حياتي ولا راغباً في تغيير شيء منها .

اعتبر نفسي محظوظاً لأنني حفقت الكثير مما رغبت فيه ، ولقد كانت رغبتي دائماً هي المعرفة ، ولا زلت طالب علم ، وما الثقافة في نهاية الأمر؟ ليس أن تتخصص في شيء ولكن أن تدرك الروابط بين الأشياء ، والربط عندي كان - وسيظل دائماً هو الإنسان ."

### المؤسس

لقد كان حسين فوزي كنجبـ محفوظ باحثاً عن المعرفة وإن لم يتخصص في شيء منها كنجبـ محفوظ الذي اختار أدب الرواية طريقاً لحياته .

وكانت لحسين فوزي في كل موقع من مواقع المعرفة التي شغلها بصمات لا تنسى ، فهو منشئ "معهد الأحياء المائية" الذي صار مديرـ الله ، ولأنه عالم في شئون البحار والأحياء المائية فقد أطلق العلماء البريطانيون اسمـ على بعض نجوم البحر ، وهو مؤسس كلية العلوم وأول عميد لها بجامعة الإسكندرية التي شغل منصب مديرـها ، ويعتبر هو ويحيى حقـ من مؤسسى وزارة الثقافة بالاشتراك مع فتحـى رضوان ، والتي كانت تعرف باسم وزارة الإرشاد ، والتي كان وكيلـها د. حسين

<sup>(١)</sup> صباح الخير - السنبق .

---

فوزى، ورئيس مصلحة الفنون بها يحيى حقى الذى كان نجيب محفوظ مديرًا لمكتبه.

وتعتبر كل المشروعات الفنية التى نفذت منذ عام ١٩٥٥ من بنات أفكار د. حسين فوزى، أكاديمية الفنون، والبرنامج الثانى (الثقافى الآن)، ليخاطب ذوى الجيادة العالمية، وغيرها من الأفكار التى أسست للصروح الفنية والثقافية فى مصر أو كما يقول يحيى حقى، هو "أحد مؤسسى المدرسة الحديثة فى الثقافة المصرية".

### لأننا مصريون

وموقف حسين فوزى من الحضارة الغربية هو موقف المعجب بها، وإن كان قد أتهم بتشيعه لها إلى أبعد الحدود، وإن حاول هو فى آخريات أيامه أن يشرح ويفسر سوء الفهم نحوه، جاهدا لرفع الالتباس حول مفهوم اقتناعه بحضارة الغرب لمصلحة المصريين إذا وعوها، فيقول<sup>(٠)</sup> "أكرر صادقا على عظمة الإنسان المصرى.. ليس هذا القول غير خلاصة تجارب كثيرة مع كل الأجناس فى الغرب وكل الأجناس من الكتب.

إن المصرى يعرف دانما أنه الإنسان الذى يحمل فى أعماقه خبرة آلاف السنين، وهنا أريد أن أقول إننا لو عرفنا الحضارة الغربية جيدا سنكون خيرا من أبنائنا أنفسهم لأننا مصريون".

(٠) "فعندهما تنتقل الحضارة الغربية إلى مكان آخر في العالم فابتها تكتسب لنفسها خصائص البلاد التي تنتقل إليها وهي خصائص ذاتية تضاف إلى حضارة الغرب". ويرى د. حسين فوزى أن دعوته للاتصال بالحضارة الغربية و اختيار أفضل ما فيها ليست دعوة جديدة انفرد بها دون سواه ، فقد سبقه إليها رفاعة رافع الطهطاوى<sup>(٠٠)</sup> "أول اتصال حقيقي حدث بين الفكر المصرى والحضارة الأوروبية جاء عن طريق رفاعة الطهطاوى ذلك الصعيدي الأزهري الذى استطاع أن يستوعب بشكل مذهل أغلب مكونات الحضارة الأوروبية عن طريق عاصمة من

---

(٠) أهرام ١٩٨٥/٩/١٩.

(٠٠) روزاليوسف ٤/٤/١٩٧٧.

(٠٠٠) السابق.

عواصم تلك الحضارة - باريس - وخلال خمس سنوات فقط قضاهاها هناك، ونقل لنا في كتابه الشهير "تخليص الإبريز في تخليص باريز" تجربته.

وقيمة الطبوطواى - فى نظرى - أنه استطاع أن يفهم كنه الحضارة الأوروبية بكل محتواها الإنسانى والفكري.

#### أفترسه

لقد كان د. حسين فوزى موزمنا بال المصرى وقيمه وتاريخه وقدرته على العطاء إذا أتيحت له الفرصة، وبقدر إيمانه بال المصرى كان إيمانه بمصر، لذلك كان يحتاج بطريقته على غياب اسم مصر فى ظل الوحدة المصرية السورية، غير المخطط لها والتى تحولت مصر فى ظلها إلى الجمهورية العربية المتحدة وموقعها من الجمهورية هو الإقليم الجنوبي، مما أحزن السندياد وجعله يوقع فى سجل الزيارات فى البلدان التى يجوبها باسم د. حسين فوزى مفرونا باسم القاهرة باعتبارها العاصمة المصرية التى لا يزال معترفا بها حينذاك.

وكانت دعوه لمصريتنا وفرعونينا صدى لغيب اسم مصر ورد فعل لمحاولة عزلها، يقول "يجب أن نفهم المسألة التى شاعت عنى من هذه الزاوية ، لقد كان موقفى هو رد الفعل الطبيعي لمحو اسم مصر وفي مواجهة مغامرات الوحدة بلا تنظيم وبلا انتداد، هل تزيد منى أن أقف ضامنا أمام محاولة أغتيال مصرى؟ من يفعل هذا أنا أفترسه"!.. ولم يكن تمسك د. حسين فوزى بمصريته ودفاعه عنها يعني تخليه عن عروبته أو إسلامه، فهو معجب بعلماء العرب مثل ابن رشد وأبن سينا، ولكنه كما يقول كان يجد فى تاريخه المصرى القديم كنز الثمين، لهذا كتب رائعته "سندياد مصرى" الذى يفخر فيه بما توصل إليه من نتائج كتابى صبور من ملحمة هذا الشعب الذى أخر بآنتى واحد من أحاده.. أمة تحيا خمسة آلات عام تستقل فيها ٣٥٠٠ أى ما يعادل سبعين فى المائة من تاريخها، أليست هذه حقيقة يجب أن ندقها بالقدوم والمسامير فى رؤوس الشباب؟

أمة ألفية، أطول الأمم تاریخا تعيش في أكثر من ثلاثة تاریخها  
مستقلة.

إنما الشعب الحى يجب أن يعيش دانما على اتصال وجداً نسبياً ب بتاريخه ، لأن للتاريخ قوة هائلة على التنبية والإحياء . التاريخ مثل حياة تضرب للناس ، فإذا كنا اليوم نعني بتاريخ الحضارات التي انتهت إلى العالم الحديث ، فلا أقل من أن نجعل حضارتنا المصرية نموذجاً لا للاهتماء ولكن للإحياء ، وأى إحياء هو ؟ إنه إحياء للبيضة . ويدرك ذلك حسين فوزى إلى أبعد من مجرد إحياء الحضارة المصرية والتوقف عندها ، وإنما يمتد بصره نحو تاريخ الحضارة الإسلامية ، وتاريخ الحضارات الإنسانية بشكل عام ، يؤكد ذلك في حدثه عن موقعه من الموزخين ، لصحيفة عمانية يقول<sup>(١)</sup> "لست موزخا ولكنني أعيش التاريخ ، فقراءته عندي معايشة له .

التاريخ بلادى توكيده لشخصيتي ، والتاريخ الإسلامي توكيده لإيمانى ، والتاريخ العام توكيده لرفقة الإنسان .

وتجذبني في كل هذه التوارييخ حقبات البيضة التي تدفع الإنسان في مراقي الحضارة دفعا بالفكر والإحساس .. وكلها الفك والإحساس بحاجة إلى العلم والفن .

### الذوق قضيتي

وكانت قضيابا العلم والحضارة والذوق هي شاغلة د. حسين فوزى من أجل مصر التي يعشقها .

فهو يرى ضرورة العلم والفن للإنسان لأن<sup>(٢)</sup> "العلم هو نتاج العقل ، والفن نتاج الإحساس ، ولأن الإنسان يتكون من عقل وإحساس معا ، فإن حرمانه من ممارسة أحدهما يتزكيه أعرج ، فلابد من أن يجمع بين الاثنين ليحقق التوازن لشخصيته ووجوده".

وارتباط العلم بالحضارة ارتباط لا يتجرأ لأن الحضارة من صنع العلم ، والعلم ليس باستيراد أدواته واستهلاك منتجاته بل بصنعها واختراعها ، وأداة ذلك هو الإنسان نفسه ، ولا علم ولا حضارة بدون تربية الذوق العام الذي هو بداية التحضر ، وهو ما جعل سندبادنا رغم حبه للمصرى وكفاته ، يعيّب عليه إهماله لهذه الناحية التي امتدت إلى

<sup>(١)</sup> عمان ١٩٨٥/٧/٩.

<sup>(٢)</sup> روزاليوسف ١٩٧١/١٢/٢٠.

تراثه وأثاره فقد تواصله معها وإحساسه بقيمتها وجمالها، لهذا يؤكّد في صراحة ووضوح وصدق المحب لخيبة أمله في حبيبه<sup>(٣٠)</sup> "انا لم اعرف شعبا يعامل تراثه الذي مازال حيا بين يديه بهذا الإهمال المفرط، وأنا ... مجاهد من أجل تغيير الذوق، ولكنني تعجبت، وما عدت أستطيع الجهاد أكثر من ذلك، ولو ضمني الموت فقل عنى: كان الذوق قضيته التي أرهق جل سنوات عمره في الدفاع عنها".

وتربط الموسيقى بتربيّة الذوق والإحساس، وهي جزء من شخصية د. حسين فوزي التي قضى حياته من أجلها ، وبسببه أحب نجيب محفوظ الموسيقى، ومن أجلها جعل حسين فوزي أستاذـه.

يقول نجيب محفوظ<sup>(٤)</sup> "أنا مغرم بالغناء الشرقي والموسيقى العالمية ، ومستمع دائم للدكتور حسين فوزي في سهرة الجمعة، وبفضلـه قبل كل شيء عرفت سبيل متعتـي الروحية إلى إلهامات بيتهوفن وموزار وغيرـهم".

وقد عرفنا من يحيى حـقـى كيف درس نجيب محفوظ الموسيقى في معهد الموسيقى الشرقية وأجلس القانون على "ركبـتهـه"، وزادـنا رجـاءـ النقاشـ عـلـماـ بـعـشـقـ نـجـيبـ مـحـفـوظـ لـلـموـسـيقـىـ منـ خـلـالـ مـذـكـرـاتـهـ التـىـ كـتـبـهاـ لهـ،ـ حيثـ يـعـرـفـ أـدـيـنـاـ الـكـبـيرـ<sup>(٥)</sup>:

وقد بلغ من حبـيـ للمـوسـيقـىـ وـالـغـنـاءـ أـنـتـىـ التـحـقـتـ بـمـعـهـ المـوسـيقـىـ العـرـبـيـ وـدـرـسـتـ فـيـ لـمـدـةـ عـامـ كـامـلـ،ـ وـيـبـدـوـ لـىـ الـآنـ أـنـتـىـ لـوـ كـنـتـ وـجـدـتـ تـوـجـيـهـاـ سـلـيـماـ مـنـ أـحـدـ لـتـغـيـرـ مـسـارـ حـيـاتـيـ وـاخـتـرـتـ طـرـيـقـ المـوسـيقـىـ وـلـيـسـ الأـدـبـ ...ـ كـانـ مـمـكـنـاـ أـنـ أـحـتـرـفـ "ـالـمـوسـيقـىـ"ـ مـنـ شـدـةـ اـفـتـنـانـ بـهـاـ".

### ذلك الجنـى

أما حـكاـيـةـ دـ.ـ حسينـ فـوزـىـ معـ المـوسـيقـىـ فـقدـ بدـأـتـ باـسـتـمـاعـهـ إـلـيـهاـ فـيـ كـشـكـ المـوسـيقـىـ بـحـدـيـقةـ الـأـزـبـكـيـةـ،ـ وـقـدـ أـرـادـ درـاسـةـ المـوسـيقـىـ فـذـهـبـ إـلـىـ مـعـلـمـ طـلـيـانـىـ فـيـ السـكـاكـيـنـىـ لـكـنـهـ طـلـبـ مـنـهـ جـنـيـهـينـ فـيـ الشـهـرـ،ـ فـأـشـرـكـ مـعـهـ زـمـيلـهـ حـسـنـ فـتـحـىـ -ـ مـهـنـدـسـ الـعـمـارـةـ الشـهـيرـ بـعـدـ ذـلـكـ -ـ وـدـفـعـاـ مـعـاـ

<sup>(٣٠)</sup> صباح.. السابق.

<sup>(٤)</sup> الكواكب ١١/١٩٦٢.

<sup>(٥)</sup> نـجـيبـ مـحـفـوظـ ..ـ صـفـحـاتـ مـنـ مـذـكـرـاتـهـ وـأـصـوـاءـ جـدـيـدةـ عـلـىـ أـدـبـهـ وـحـيـاتـهـ..ـ لـرـجـاءـ النـقـاشـ

---

الجنيهين ، ولكن حسين فوزى عوقب من والده بتخفيض مصروفه إلى نصف جنيه.

لقد كان الفنان حسين فوزى والمعمارى حسن فتحى، رفيقى العلم والفن، يتذكره السندياد عندما "كنت فى مدرسة محمد على الابتدائية فى الحلمية، وقد زاملنى منذ الطفولة حسن فتحى وأخذتنا الدراسة وأخذنا الفن، فقد تعلمنا الكمنجة العربية.. إن صوت الكمنجة هو أصل الموسيقى".

ويقدم لنا محمود تيمور أحد رواد القصة القصيرة ، صورة أكثر تفصيلا عن غرام حسين فوزى بالموسيقى فقد كان أيضا من أصدقاء الطفولة.

يقول<sup>(\*)</sup> "أما غرامه بالموسيقى فحدث ولا حرج. لقيته فى أعقاب الحرب العالمية الأولى أمام سينما "كليبر" يراود نفسه أن يدخل، وكانت السينما على موعد مع حفل موسيقى يعزف فيه فنان منفرد مقطوعات على الكمان، وكنت فى لمة من الصحاب وصح عزمنا جميرا على الدخول وحضرنا الحفل، ولم يكن على المسرح الصغير الذى أقيم أمام لوح السينما الفضى إلا الفنان وحده والكمان فى يده، وقدم لنا مقطوعات موسيقية صعبة ببراعة فائقة إذ كان يتلاعب على الأوتار فى حركات خاطفة كأنه جنى متوفد.. وخرج الدكتور حسين فوزى معنا كالمسحور يلقى على أسماعنا القول تباعا.. وكانت كلماته فى وصف ما سمع والتعليق عليه أقرب إلى العلامات الموسيقية الرمزية منها إلى الفاظنا الأدبية المألوفة.

وبعد أيام لقيته وفي يمناه كراسة ضخمة تحوى مجموعة نصوص موسيقية وقال لي فى جد: لن يهدأ لي بال حتى أتملّك ناصية هذا الفن كما تملّكتها ذلك الجنى الملتهب الذى جلسنا إليه بالأمس.

ومنذ ذلك الحين وهو يتابع تصعيده فى سلمه للموسيقى حتى أصبح فيها راندا وحجة، وبانه ليفهمها لا فهم استمتاع فحسب بل فهم دراسة وخبرة . وعلى الرغم من أنه لا يمارس اللعب بالألات الموسيقية استطاع بدأه وجبه للموسيقى أن يكون فيها أستاذًا غير منازع".

---

<sup>(\*)</sup> الأخبار ١٢/٧/١٩٧٠.

---

وقد ظل د. حسين فوزى يعتبر نفسه تلميذا لا أستاذًا رغم تقدمه في العمر، فبعد إحالته للمعاش بدأ دراسة التأليف الموسيقى على يد أستاذين، مثبتاً أن التعليم في الكبر ليس كالنقش على الماء، بل هو كالتعليم في الصغر نقش على الحجر، وأن الإنسان يظل دائما طالب علم من المهد إلى اللحد.

### الف شريط موسيقى

أما عن برنامجه الشهير الذي أسهم في تنقيف نجيب محفوظ موسيقيا ، فتحدى عنه عفاف المولد التي عاصرت ميلاد البرنامج الثاني - فكرة حسين فوزى - ثم صارت مديرته له، فنقول إنه<sup>(١)</sup> كان يقدمه باسم "شرح وتحليل للموسيقى الكلاسيكية" والذي كان يستمر ما بين نصف ساعة وساعة كاملة، وكان يقدم فيه شرحا وافيا للموسيقى الخالصة من أوبرا وأوبريت وسيمفونيات باشكالها المختلفة، والغريب أنه لا يجهز كلاما مكتوبا للبرنامج ، بل كان يسترسل في الحديث بدون إعداد، وكان يعيش العمل الذي يتحدث عنه تعايشا كاملا، ولديه بيانات مذهلة عنمن يتحدث عنهم من الموسيقيين خاصة أنه التقى بالعديد منهم أثناء إقامته في فرنسا.

لقد كان برنامجه يجمع بين المتعة والأداء السليم. لقد ترك لنا د. حسين فوزى مكتبة ضخمة تضم ما يزيد على ألف شريط موسيقى وهي ثروة لا تقدر بثمن".

### خمس

وقد أساهمت ثقافة د. حسين فوزى الموسوعية وغرامه بالمسيقى، في رهافة حسه، ولم يكن ذلك ليحدث لو لا استعداد فى شخصيته، وعوامل كامنة فى طبيعته، فقد كان كنجيب محفوظ مقدرا لمشاعر الآخرين مبيحا لهم الأذار حتى لو أخطأوا فى حقه، وقد عرفنا كيف يتصرف نجيب محفوظ بحساسية بالغة مع الأديب سعيد الكفراوى عندما أغضبه بالتلسن على أم كلثوم مطربته المفضلة، أما كيف يتصرف د. حسين فوزى فى مثل هذه المواقف؟ يتذكر له الأديب الكبير د. يوسف

---

<sup>(١)</sup> الأخبار ٢٤/٨/١٩٨٨

---

عز الدين عيسى هذا الموقف في كلية علوم الإسكندرية<sup>(٣٠)</sup> "أذكر عندما كنت معيداً صغير السن أن دخل المعمل للاطمنان على سير الدراسة العلمية بصفته رئيساً لقسم علم الحيوان إلى جانب عماده للكلية، فوجد الطلبة يرسمون من الكتاب، فأخذني بعيداً عن الطلبة وهمس في أذني قائلاً: إن الطلبة ينبغي أن يرسموا من العينات التي تحت الميكروскоп بدلاً من نقل رسومات الكتاب، فهممت بتتبّعيه الطلبة، فأشار لي وهمس في أذني طالباً مني عدم ذكر شيء عن هذا الموضوع وتأجيل ذلك إلى وقت آخر حتى لا يدرك الطلبة أنه هو الذي أوحى لي بهذه الملاحظة".

### الحرمان من الباسوية

ولن تدهشك شخصية د. حسين فوزي كمرهف الحس، إذا وجدته في مواقف بالغة الحساسية والخطورة لا يتورع عن المغامرة والمخاطرة بمستقبله بل بحياته، من أجل ما يعتقد أنه صواب، وقد لخص لنا شخصيته الشاعر الأديب د. عبد العزيز شرف عندما قال عنه إنه "عرف بالصراحة والصدق إلى أقصى الحدود".

وليس هناك صدق بلا حدود أكثر من إعلان تأييده لثورة يوليو في الأيام الأولى لقيامها قبل أن يتأكد من نجاحها واستقرار الأوضاع لها، ولكنها قناعاته.

من هذا المنطلق الذي يتسمق مع شخصيته التي لا تلقى بالاً للمحاذير بدءاً من خلعه لبطو الطب مروراً بتأييده لثورة لم يتبيّن نجاحها بعد، وما بين هذا وذاك من مواقف كهذا الموقف التالي له مع الملك، مما يتسمق وشخصيته وقناعاته وتاريخه إذا أردنا أن نقيم الرجل تقريباً كلّياً لا جزئياً.

كان د. يوسف عز الدين شاهداً على هذا الموقف الذي يحكى عنه لنا<sup>(٣١)</sup> "دخلت عليه في غرفته بالكلية فوجده حزيناً، سأله عن السبب فقال: إن الملك فاروق سيحضر إلى الإسكندرية وأن التعليمات صدرت إلى عمداء الكليات بانتظاره على رصيف المحطة، وغمغم قائلاً: أنا مش تشريفاتي . ولم يذهب إلى المحطة، فعوقب بحرمانه من لقب الباسوية الذي كان يمنع لأساتذة الجامعة في ذلك الوقت".

---

(٣٠) أهرام ٩/٢/١٩٨٨.

(٣١) الأهرام السابق.

## والحرمان من الدكتوراه

ولن تختلف شخصية نجيب محفوظ المرهف الحس أيضاً عن شخصية د. حسين فوزى في التزام الصراحة والصدق في مواقف تقضى الحذر وإيثار السلامة ، ويقاد الموقف الذي حدث مع د. حسين فوزى يتكرر مع نجيب محفوظ مع اختلاف الحاكم والزمان، يقول لأحمد هاشم الشريف<sup>(١)</sup> في عهد السادات كتبت في مفكرة الأهرام.. أسرر من منح درجة الدكتوراه للفنانين.. وقلت إن هذه الدرجة العلمية لا معنى لمنها لفنان.. لا تشكل علامة على طريقه المهني.. فبعد الوهاب ليس في حاجة إلى دكتوراه.. وموسيقاه لن تزيد قيمتها برتبة لواء.. وغضب السادات من رأيي.. وقال لمن حوله بطريقته المعروفة: طيب.. هو مش يأخذها".

## إلا العقاد

ويتفق د. حسين فوزى مع نجيب محفوظ على الإعجاب برواد العصر ومنهم د. طه حسين ولكنه يختلف معه حول العقاد إنسانياً لا أدبياً، فيقول<sup>(٢)</sup> "عرفت أحمد لطفي السيد وأحببته، وعرفت طه حسين وأحترمه ، وعرفت توفيق الحكيم وعشقته، وعرفت العقاد وكرهته.. إنسان فظ.. أدبه وفكرة على العين وعلى الرأس أما هو كإنسان لا".

وربما لم يحاول د. حسين فوزى أن يفهم العقاد أو يحاول التعرف على شخصيته الإنسانية واكتفى بالانطباع الذي تصوره عن الرجل واقتنع به، ولسوف ندهش كثيراً إذا علمنا أن نجيب محفوظ أيضاً كان ينظر للعقاد هذه النظرة الناقصة في البداية، ولكنه بعد ذلك فهم العقاد وشخصيته وأحبه كثيراً.

## مناظرة مع طه حسين

أما طه حسين فيجله حسين فوزى، ويحترمه، ويكشف لنا عن طرف مجهول من حياته الجامعية واهتمامات الجمهور آنذاك رغم انخفاض نسبة التعليم، فيقول عن عميد الأدب العربي<sup>(٣)</sup> "كان عملاً

(١) صباح الخير ١٩٨٨/٥/١٢.

(٢) صباح الخير ١٩٨٧/٢/١٢.

(٣) آخر ساعة ١٩٧٦/٧/٢١.

في التاريخ والحضارة العربية. كنا نعقد في كل أسبوع مساجلة أدبية بين كلية العلوم وكلية الأداب، هو أمامي ومعه طالب وطالبة، ومعى مثلهما أنا الآخر. هو يدافع عن الحضارة وكنوزها وأصالتها. وأنا أدافع عن الحضارة الغربية وتطورها وتقدمها.. وكان يحكم بيننا جمهور المستمعين الذى كان يقدر بالألاف. يأتون من كل أنحاء مصر ليسمعوا هذه المساجلات والمداعبات الأدبية التى لا يمكن أن تعيش فى مصر بعد أن تركت الجامعة المصرية روحاً.

ولم تتقطع اتصالات الرواد ببعضهم ولو بتبادل مؤلفاتهم، رغم اختلاف ظروف واهتمامات العصر بعد ذلك، فتجد أن طه حسين يعتب على حسين فوزى فى إهداءات كتبه إليه، غيابه عنه وعدم اتصاله به فيقول له مداعبا "إلى الصديق الهاجر المتجلنى الدكتور حسين فوزى، وإلى الصديق على نسيانه للأصدقاء"، وهو عتاب كما ترى نابع عن حب وأدب الصداقة بين الكبار.

### حسين فوزى من رواد القصة الحديثة!

وفي تقييمه لعطاء السندياد كتب يحيى حقى عن حسين فوزى<sup>(٠)</sup> "إنه يمثل المدرسة الليبرالية العلمية، وهو ابن الحضارة الأوروبية، وأحد مؤسسى المدرسة الحديثة في الثقافة المصرية".

كان هو ومحمد تيمور ومحمد رشيد يجتمعون لقراءة الإلإيادة، وعيون الأدب الأوروبي، ويمضون أغلب الليل في نقاش لذذ ينفسون به عن مطامعهم فى أن يكون لمصر أدبها الأصيل هي أيضاً، ولكن الشك في قلوبهم كان يطغى على الأمل، وكانت هذه المناقشات مبشرة بظهور المدرسة الحديثة في القصة التي ازدهرت في مطلع الحلقة الثالثة من هذا القرن<sup>(٠٠)</sup>، وفرسانها : أحمد خيرى سعيد، وهو محمود طاهر لاشين، وحسن محمود، محمود عزمى، إبراهيم المصرى، حبيب زحلوى، وتوفيق الحكيم، وقد تحول كثير من هذا الرعيل الأول من مذهب إلى مذهب ، وبقى د. حسين فوزى خير مثل لرأى لم يتحول عنه وهو ايمانه بالفكرة الأوروبية وحده.

وفي تاريخه لفجر القصة المصرية، على درب الوجـات القلمـية

(٠) الأخبار السابق.

(٠٠) يقصد القرن العشرين.

أو هذا الضرب من الهجين من فن القول الذى لا هو قصة ولا هو مقاله، كما حدد لونه بدقة يحيى حقى ذكر أسماء د. حسين فوزى والبشرى، والشيخ مصطفى عبد الرزاق. وهى شخصيات مجهلة ولا شك فى فجر القصة المصرية الذى أرخ له يحيى حقى.

ولكن اكتشافنا لحسين فوزى ككاتب للقصة فى بواكير حياته الأدبية يجب الا يفاجتنا خاصة إذا علمنا أنه كتب اوبرا كلوباتيرا ١٩٢٢، والتي قرأها توفيق الحكيم فى بداية تعرفه عليه، وأعجب بها وأوصى بها خيراً، وقد لحنها داود حسنى، وقدمنها على المسرح فرقه التمثيل العربى - إخوان عكاشه لأول مرة فى الخامس من نوفمبر ١٩٢٥ كما يورخ الناقد الأدبى فؤاد دوارة.

ويؤكد نجيب محفوظ ريادة السندياد القصصية قائلًا<sup>(١)</sup> "حسين فوزى عرفناه أول ما عرفناه من رواد القصة الحديثة زميلاً لتيمور ويحيى حقى، وهى المجموعة التى أنشأت القصة المصرية الحديثة" .. وقد تمنى يحيى حقى وهو يرشى صديقه السندياد، إعادة نشر القصة الأولى المجهلة لحسين فوزى وهى "السبع حلاوة" والتي قال عنها إنها "قصة جميلة" وقد استجابت لهذه الرغبة الأدبية لاستاذنا الكبير يحيى حقى وقامت باكتشافها لنشرها في هذا الكتاب الذى بين يديك، وما أجمل أن يقدم لها بقلمه رائد آخر من رواد القصة المصرية الحديثة هو محمود تيمور الذى كتب مقدماً للقصة ومؤلفها يقول<sup>(٢)</sup> :

### علامة طريق

"سبع من الحلوى" عنوان قصة قصيرة طريقة موضوعها فيما تعيه ذاكرتى - أن أسرة أهدت طفلها تمثلاً من الحلوى على هيئة السبع مما يصنع فى الموائد فنبعت بين الطفل والسبعين ألفة وثيقة، ولشد ما حزن الطفل حين رأى السبع على مدى الأيام فريسة للنمل ينتقص منه ولا يبقى فيه إلا الحطام.

ليس يعني الأن من عناصر القصة وتفاصيلها إلا بطلها ذلك السبع المصنوع من الحلوى.

<sup>(١)</sup> أهرام ٢١/٨/١٩٨٨.

<sup>(٢)</sup> أخبار ١٢/٧/١٩٧٠.

يحس قارئ القصة بأن الطفل قد أعجب الإعجاب كله بهذا السبع بنظراته التي تتجلى فيها القوة والسطوة بهيئته التي توحى بالمواثبة والغلاب بكل مظاهر فيه للقوة والصراع.. ولكن الطفل على إعجابه بعظامه السبع أعجب أيضاً بحلوه مذاقه السكري للخلاب.

مؤلف القصة الدكتور حسين فوزي يتشهى أن يكون على نحو ذلك السبع في مظاهرین: مظاهر السلطة والقوة، ومظاهر الحلاوة والعذوبة.. والذين اتصلوا به عرفاً فيه هذين الجانبين: عرفوه جرينا غاية الجرأة، صريحاً إلى بعد مدى الصراحة، قوى العارضة، لا يتهيب المهاجمة، يصدع بكلمة الحق التي يعتقدها كما يصدع الأسد المغوار بزنيره يهز به الأرجاء.

والذين عرفاً منه هذا كله عرفاً فيه أيضاً صفاء الطوية وطيبة القلب وأريحية النفس ، تسرّع عنها إشراقة الوجه وإيناس الحديث، فهو سبع حقاً ولكنه سبع سكري المخبر، حلواً العشر لا يشوب نقاءه كدر.

لقد أتى لنا د. حسين فوزي بالمعجب المطرب من مؤلفاته السنديادية الرائعة، ولكن قصته المبكرة "السبعين العلوى" ستظل مائدة كعلامة طريق بارزة تحدد معالم أدبه وترسم ملامح شخصيته أو كأنها عمود الإنارة ينبئ منها النور الأخضر ليعطى إذن العبور لمن يريد الانطلاق مع الكاتب اللمعى في آفاق فنه الفسيح".

\* \* \*

أما قصة "السبعين العلوى" نفسها فقد نشرت في مجلة "التمثيل" وهي "مجلة أسبوعية فنية مصورة ، لمديرها علي جرجس. وقد نشر جزء من القصة أولاً بدون توقيع، ثم نشرت كاملاً في العدد التالي الصادر يوم الخميس أول مايو سنة ١٩٢٤ ، بكامل الصحفتين التاسعة والعاشرة ، يتتصدرها اسم "الأديب حسين أفندي فوزي" وهذا هو النص المجهول للقصة التي أشاد بها أدباء القصة.

## السبعين العلوى بقلم الأديب حسين أفندي فوزي

أنت تعرف ولا ريب كشك الحلواني في المولد. وربت أولئك الغانيات الخصرات اصطافهن فوق الامفيتائر ومزججات الحوااجب وردبات الخدود وقد جلس وسطهن صاحب الكشك كأنه النخاس في سوق

---

الجوارى . وإذ قد كان الجمال نعمة على بنات النخاسة فقد أسبغت الطبيعة على حفيداتهن نعمة القبح . أجل يا صديقى إنى على يقين من أنك وجدت هذه العرائس قبيحات الصورة إلى حد مرضحك . رغم الملابس الثمينة المصنوعة من الورق الملون والتيجان المذهبة القائمة على الأسلاك وقطع الصفيح والمرابا التى تزيين صدورهن . وقد لا يكون القبح عيبا فى نفسه خصوصا إذا كانت عرائسنا الحلوى متحللات بالفضيلة - تتفضلن بذلك عرائسنا الأدمية ! ولكنى أرى فى جوارى المولد صلفا وكبراء ونفحة لا تدعى إلى الاطمئنان . ويخيل لى كلما أطلت النظر إلى واحدة منهن أنها تحسبنى أخذت بجمالها . وإلا فلماذا تصعر خدھا ؟ ولماذا تضع يديها فى خصرها ؟ ويظهر أن أولئك المتعوسرات قد خدن بزخرف ما عليهن من الورق والصفيح فحسبن أنهن من الأميرات . بل لقد أكدى لى خبير بأنهن يحببن كل الازدحام والضجة فى الموالد من أجلهن . ومن أجلهن فقط .

كانت الجوارى في الزمن السالف تعرض لعينيك عاريات أما هؤلاء فائت مضطر لشرائهن مستورات . وعيشا ببحث عن سيقانهن مثلا . فتحت أذيالهن فضاء تدب فيه أسراب النمل بأنواعه من الفارسى إلى حرامي الحلة . أما إن حاولت أن تعرف طول غدائرن فى فهن قرعات بكل ما فى القراع من قلة الشعر ولمعان جلد الرأس . ذلك الناج مسدى إلى سور من الحلوى يقوم مقام البندور الذى كانت تستعمله سيدات الجيل الماضى .

إننى مع كل هذا لا أشك فى أن الفنان الذى أخرج هذه التحف الجميلة رجل صادق النظر ينقل عن الطبيعة مباشرة . ففى هذه العرائس من الرياليزم ما يدعو إلى الإعجاب . كلا . أنا لا أضحك وأقسم برأس أى عروس منهن أنى وجدت نساء كثيرات أشبه بهذه العرائس من أى شيء آخر .

تأملت مرة فى ملامح سيدة تناست بضع عشرات من سني حياتها . تأملت طويلا ثم ما لبشت أن أعجبت بمهارة تلك السيدة فى إخفاء سنها .. إنها لم تستطع أن تخذعنى بأنها شابة هذا حقيقى . ولكنها أفلتت فى وجهى كل سبيل لمعرفة سنها بالتقريب . فهى تناهز الخمسين . الستين الثمانين أو ما ينفع . وجلى لك أن هذا ليس سنا تقريبا ! أتريد الحق يا سيدى القارئ؟ إن ذلك النوع من السيدات لا سن له . وهذا ينطبق تماما

على ما أراه في عرائس المولد إذ لا أستطيع أن أضعهن أيضاً في كادر الأعمار، هؤلاء وأولئك مخلوقات "Hors cadre".

لم أكن في صغرى بالطبع لأفكر بهذه الطريقة . ولكنني كنت أكره قبح هذه العرائس التفصيلي مع حبي لمنظر الكشك الإجمالي واهتمامي بأن أفوز منه بتحفة . لذلك كنت أختار لشرانى الجناد والفرسان والحيوانات - كنت حيواناً صغيراً فلا تعجب إذا افتيت كل فسائل الحيوان التي يعرضها أولئك النخاسون المتضائلون - واشترطت مدافعاً وقصوراً فخمة ذات مرايا وذات مصابيح . أى أننى كنت أتحاشي جنس الأنثى جهدى . ليتني اتبعت هذا الرأى كبيراً! فإن من أسلم الأمور لك ولن أبعد عن النساء . كما أنك توافقنى على أن عادة افتقاء القصور الفخمة ليست مضرة مثلاً ما يتصورها أكثر الناس . هذا إن لم تكن نافعة بعض النفع!

وقد حدث أني اشتريت ذات مولد أسدًا من أهل هذا الكشك كان له أثراً في نفسي وأى أثر ! كان فذاً في شكله، لم أر له شبيهاً في أى كشك آخر . فقد كان كبير الحجم جداً - يبلغ حجم عروسين قبيحى السخنة . وقد صنع من الحلوى البيضاء . له لبد زاهي اللون مرصع بالحجارة الكريمة . من بونيون مفضض وزجاج أزرق وأحمر وورق مذهب . ثم عيناه الجميلتان ! كانت تتمان عن الشجاعة مع الأنفة والشمم مع طيبة متصلة في النفس - هكذا فهمت أخلاقه من حكاية "التهجى والمطالعة" التي عنوانها "المرأة والأسد" - وهل إعجابي الدائم بعينيه قد أنساني الآن مما صنعتنا وربما كانتا من البونيون أيضاً؛ وقد يكشف هذا عن سر إعجابي العظيم بهما . ومن دواعي إعجابي بهذا الأسد أنه كان قائماً كسباع قصر النيل ، مدیماً النظر إلى الأمام في موقف المنتبه، منبسط الصدر وضاح الجبين !

كنت أخشى كثيراً ذلك الأسد في أول الأمر ولكنني لم ألبث أن اطمأنت إليه نفسي منذ تراءى لي أنه قد افترس كفايته في حياته الماضية وأنه ما جاء إلى منزله إلا ليكون صديقاً حميمًا لي، ولم يعلم المسكين أن صداقته ابن آدم لا تدوم وإن كل بياض حلواه وبريق لبديه . وشرف عواطفه لم تدراً على قضاة المحكوم ولم تمنعني من أن أجرده من بونيونه المفضض لأنتهم في ساعات خلوته به، على أنني أشهد المرأة

التي كانت تعكس خياله أنى لم أقدم إلا على بعض بونبونات وضعفت في جنبيه وعند منبت ذنبه لم أجده لها فيها جمالا ولا حيلة: أما لبدته الجميلة فقد أبقيت على كل ما فيها من البوابون - لاكله دفعة واحدة!

وتوالت الأيام والليالي لتوثق من عرى تلك الصدقة، فكلما خرجت إلى الكتاب في الصباح دخلت إلى قدس أقدس المودة أقرى صديقى تحياتى ليفايلهما بكل ارتياح ويشجعنى بعينيه على تحمل المقرعة فى يومى الاثنين والخميس إذ كان علينا أن نسمع "الماضى" وكلما عدت من الكتاب أو من الهرب من الكتاب دخلت عليه ليتلقانى بنظرات العطف والأشواق.

أتصدقنى يا عزيزى القارئ؟ أتنى أحببت هذا السبع أكثر من كل قصور وخ يول وجنود الموالد السابقة واللاحقة ولم أسىء إلى صداقتنا إلا ببعض البوابونات المفضضة التي التقطتها من جنبه ومنبت ذنبه - لا من لبدته كما أخبرتك - بينما الحلويات الأخرى لم يكن يمضى عليها بسبعة أيام حتى أكون قد التهمتها بالتدريج: جنود، فرسان، مدافع، سرايات، كلها إلى الفناء، تبتدئ حياتها القصيرة في معمل الحلوى وتنتهي بين أسنانى.

عمر سبعى الحلاوة طويلا. لا أذكركم. ولكنى أذكر عزمى على إيقانه دائمًا، إلا أن النمل - ذلك الوحش المفترس! لم يوافقنى على رأىي. فبدأ زحفه على سبعى الحلاوة! وكصديق وفي قمت بالدفاع عن سبعى الحلاوة، كان دفاع الإبطال ولكنك تعلم أن المثابرة بطولة أخرى، وعدوى امتاز عن بهذه الصفة فالقيت السلاح مستسلما وتركت النمل ينخر في سبعى الحلوة.

كانت والدى تحدرنى دائمًا من هذه النتيجة كلما رأت منى إصرارا على إبقاء السبع، فجاءت أخيرا تهددنى بأنها ستكسره في غيبتى وتلقى به خارجا لتتخلص منه ومن النمل الذى تسبب فى كثرته المخيفة، فبكى واستحلقتها أن تبقى على سبعى الحلاوة بما ذنبه هو فعل قال للنمل "تعال كلنى"؟ وعلى هذه النقطة وحدها استندت فى دفاعى، فانتفقا أن نضع صديقى فى غرفة مهجورة ، ماذا يؤثر ذلك فى الصدقة مادامت هناك قلوب شريفة متحابة؟ فلتضعه فى الكرار إذا أرادت . أيمكن ذلك أن يكون صديقى؟ بيد أن والدى أدركت خطر هذا السبع الحلاوة فى

---

أى ركن من أركان المنزل فأخذت تلاطفنى وتغرينى بالسعادة واللذة فى البنبونات المفضضة التى ساحصل عليها نتيجة للتخلص من صديقى، الحق يا سيدى أن الإغراء كان شديدا خصوصا وقد ينسى من مكافحة عدوى العينى وقد أدركت أن الزمن سيجيئ حينما لا يبقى النمل لى سبعة ولا بونبونا!

أقيمت على صديقى نظرة فوجده يرمى بنظرات أسيفه ملزها التعنيف. ومنذ تلك اللحظة قام بنفسى عراك هائل معنى من حفظ اللوح اليومى وكلفى مقرعات كثيرة من العريف ، والحت والدى فى طلب إزالة السبع بالحسنى قبل أن تلجا إلى القوة وازدادت جيوش النمل التفافا بصديقى حتى أخذت معالمه وحولت جسده إلى ثقوب كثيرة فأصبح سفنجا أكثر منه أبدا! احترم شعورى يا صديقى القارئ فإن منظر صديقى الحلاوة قد فتحت كبدى، فتنبه حقيقة لأن الأطباء يقولون حتى هذه الساعة بأن كبدى أصغر من كل الأكباد.

أيها الطبيعة كم خلقتنا ضعفاء فى كل شيء حتى فى عواطفنا التى تجعل للحياة قيمة ما ! ما إذا أقول؟ تركت صديقى لقسوة القضاء فلم تكدد والدى تستخلص مني كلمة الرضى حتى تقدمت إلى سبعى الحلاوة وحملته بين يديها. نظرت إلى صديقى نظرة أسى عميق وكل ما ذكره من تلك الساعة هو نظرة دهشة وإشفاق من والدى. ولعلها فى تلك اللحظة فقط أدركت شدة تعلقى بذلك السبع الحلاوة. ومن الغريب أنها حين سألتني إن كنت أرجع فى حكمى؟ نظرت إلى البونبون وقلت: كلا.. ثم تركتها مسرعا إلى الخارج لأنسى.

واختفى السبع الحلاوة إلى الأبد

ولم تتبع شفاهنا بكلمة عن الصديق الراحل وقد وفرت على والدى ألم ذكره. على أنى لم أفهم حينذاك لماذا لم تقدم لى بونبونه المفضض وقدمت لى بدله أصابع الموز الصناعى؟ وأنها إما وجدت البونبون غير صالح للأكل وهو الغالب، وإما خشيت تالمى لدى رؤسية بقایا الصدقة الزائلة. وسواء كان هذا أو ذاك فقد نسيت صديقى بين نعيم الشكولاتة ولذاذ الحلويات.

وبعد، ألسنا كلنا أطفالا كبارا ننسى فى حلويات هذه عالم كل شيء حتى الصدقة؟

---

سلامة موسى

رجل المستقبل

---

"أذكر الآن أول رواية نشرت لي ، فتتعالى دقات قلبي!! لو أني أملك قوة  
البعث، لبعثت حيا هذا الرجل العظيم الذي نشرها لي، وأثر على جيل  
بأكمله: سلامة موسى"

نجيب محفوظ

## (٠) أستاذى

تأخرت معرفتي الشخصية بسلامة موسى، قليلاً عن معرفتي العامة به من خلال كتاباته في مختلف المجالات، حتى إذا أنشأ "المجلة الجديدة"، اشتراك فيها ببعض المقالات في العلوم الاجتماعية الحديثة التي كنا ندرسها في الجامعة، فبعث إلى خطاباً يشكرني ويعتبرني من أصدقاء المجلة، ويطلب مني مقابلته.

فذهبت إليه في المجلة وتعرفت على<sup>٠</sup> وكنت لا أزال طالباً، وكان هو يظن أنني أكبر سناً من ذلك، ولكننا تعارفنا على كل حال، لأتقابل وجهاً لوجه ذلك المفكر الذي تعلمت منه أفكاره في الصحف، وكانت شخصيته ترتبط في ذهني بالعدالة الاجتماعية والديمقراطية والتصنيع وحرية المرأة وأهمية العلم، وهي مفردات كانت شاغله الأساسية.

وكنت كلما كتبت مقالاً قدمته إليه، وجلسنا نتبادل الحديث، حتى إذا جاءت سيرة الرواية، لأى سبب لست أدرى على وجه اليقين، ولكن ربما كانت قد صدرت رواية لطه حسين، أو العقاد، أو لأديب آخر، لا انذكر تماماً. وكان من رأي سلامة موسى أن الرواية جنس أدبي لا يصلح في اللغة العربية.

فسألته: لماذا يا أستاذ؟

فقال: لأن دور المرأة هامشى ، والروايات الموجودة تقليل للرواية الأوروبية.

وقال لي سلامة موسى رأيا غريباً حين ذكر لي أن الذي يمكنه أن يعطينا فكرة عن رواية مصرية عربية صميمية يمكن يكون واحد أزهرى ! ونظرتيه في ذلك هي أن الأزهرى لن يكون متاثراً بالثقافة الغربية، مما يجعل روايته تحمل روحها وأسلوباً عربياً أصيلاً دون شائبة

<sup>٠</sup> هذه المقدمة أملأها نجيب محفوظ على المؤلف ووقعها في ٤/٨/٢٠٠٠.

من التقليد الأوروبي.

وقد دعاني رأيه هذا لأن أقول له : إنك أياسنني يا استاذ ، لأنني  
كنت أفكر في أن أكتب روايات.

قال لي : غريبة ! وطلب مني أن أطلعه على الروايات التي  
عندى، فجئت له باول رواية كتبتها كتمرين.

قال لي بعد اطلاعه عليها : إنت عندك موهبة ، لكن هذه الرواية  
ليست في مستوى النشر.

وقال لي نفس الكلام على رواية ثانية ، ويمكن ثلاثة ، لكنني لا  
أنذكر تماماً أسماءها ، لكن ربما كانت واحدة منها تتناول الريف ، لواحد  
لم يذهب إلى الريف ، وأخرى عن لعب كرة ، أما الثالثة فلا أنذكرها ، إلى  
أن أعطيته رواية "خوفو" . قال لي : هذه رواية في مستوى يمكن أن  
ينشر . لكن اسم "خوفو" لم يعجبه رغم أن له ابناً اسمه "خوفو" ، واقتراح  
على أن أسميها "عيث الأقدار" ، وقد نشرها لى في كتاب وزعه على  
المشتركيين في "المجلة الجديدة" . التي أصدرها ، وكانت هي أول رواية  
تنشر لى ، وكان ذلك سنة ١٩٣٩ ، وفتح لي مجلته لأنشر فيها قصصي  
ورواياتي.

وقد عرفت سلامة موسى كرجل متواضع ، وقليلاً ما كان يعرف  
أحداً ولا يشجعه ، فهو يحب أن يتعرف على من يكتبون في مجلته ، كما  
فعل معى وقرأ لى ، بينما اليوم لا يرجد أحد يكتب رواية ويجد من  
يقرأها له.

كما كان سلامة موسى يهتني على كتبى التي كنت أهدىها له ،  
وقد زارنى في ندوة "كازينو اوبرا" ، وتحدث معنا ، وكان في ذلك الوقت  
يكتب في جريدة "الأخبار" وكتب كلاماً جيداً عن "بين القصرين" . لذلك  
فإن فضل سلامة موسى يظل باقياً في الأجيال التي رباهما ، والأفكار التي  
نشرها ، وهي الأفكار التي تبلورت في الجناح اليساري للوفد ، وثورة ٢٣  
يوليو.

ورغم هذا فإنه لم ينزل حقه بماله من مؤلفات كثيرة مفيدة لدعوة  
حرية الفكر ، والعلم ، وربما لم ينزل حقه لنطرف أفكاره وميله إلى الغرب  
مانة في المانة كالدكتور محمود عزمي الذي لم ينزل حقه أيضاً لذلك  
التطرف في الغالب.

كانت لسلامة موسى مواقفه المضادة للأفكار والتيارات السائدة في عصره، ورغم ازدهار الثقافة في ذلك العصر إلا أن حظه من الانشار لم يكن مثل بقية الرواد، فتعرض لأزمات مالية اضطرته لأن يبيع مكتبة أكثر من مرة ، وكان هو الوحيد الذي أراد إنشاء دار للنشر، ولم يتعرض الرواد لهذه التجربة القاسية ، ومع ذلك ظل سلامة موسى معترضاً بنفسه ومحفظاً بأخلاقه العالية، وطيبة قلبه، وحنوه على عائلته ، فقد كان صاحب عائلة كبيرة. لكنها لم تشغله عن هموم أمته التي كان يحب لها التقدم، ويرجو لها أن تعيش عصرها، وتتوجه توجهاته، فقد دعا للصناعة الوطنية وتشجيعها ، ودعا للعلم، وللحرية ، والديمقراطية، والوحدة الوطنية.

لقد كان سلامة موسى يعمل للثقافة الوطنية، وأبعد ما يكون عن التعصب.

وكان في أحيان كثيرة يبدو كأنه يساند "الوفد"، ولما سجن العقاد، كان يذكر به القراء في كل عدد من "المجلة الجديدة"، رغم ما بين سلامة موسى والعقاد من خلافات فكرية، وهذا موقف نبيل لسلامة موسى، ينبغي أن يكون نموذجاً للمفكرين والأدباء، لكي يتجردوا من المواقف والصراعات الشخصية في سبيل المبدأ العام.

ومبدأ العام هو الذي جعله يرى في الأزهر جامعة حفظت الثقافة واللغة العربية، ومرور ألف سنة عليها يجعلها تستحق الاحتفال. ورغم أن له رأياً في استعمال "اللغة العامية" أحياناً إلا أنه مع ذلك لم يكن يكتب بالعامية، فقد كان يكتب بالفصحي وله أسلوب سهل كانوا يسمونه الأسلوب التلغرافي.

لقد كان سلامة موسى في غاية الجرأة والشجاعة الأدبية، وكانت أفكاره في الغالب أكثر تقدمية من المجتمع الذي يعيش فيه، فقد كان أمثال سلامة موسى يطوروون عصرهم لكنهم كانوا متقدمين عن عصرهم. وتظل أفكار سلامة موسى باقية فيما عدا التوجه إلى الغرب، ولكن من غير مبالغة لأنأخذ الغرب كله وإحلاله محل حياتنا، خطوة غير معقولة. فلا بد أن نأخذ من الغرب ما يصلح لنا مع تطويره، وقد تأثرت بكل أفكار سلامة موسى ما عدا تطرفه مع الغرب. كما تأثرت بدعوه للاشتراكية الإنجليزية التي تعرف

الديمقراطية، وتعترف بالأدبيان، بعكس الاشتراكية السوفيتية. وكان سلامة موسى عضواً في (\*) "الجمعية الفابية" في إنجلترا، وعرف برناردشو، وويلز معرفة شخصية.

ويقف سلامة موسى على يسار المفكرين الذين تأثرت بهم، بأخلاقه وتواضعه وأسلوب تعامله مع الناس، وهو الوحيد الذي اتصلت به بين جميع أستاذتي رغم حبى الشديد لهم، وكان ذلك بفضله هو حيث سعى إلى معرفتي، أما مصطفى عبدالرازق فقد عرفته بحكم دخولي في كلية الآداب وتلمعتني عليه كأستاذ للفلسفة.

ويظل سلامة موسى رائداً كمفكر اجتماعي أولاً، متميزاً بهذا الاتجاه بين الرواد.

وخير تكريم هو طبع ونشر كتبه ضمن مشروع الأعمال الكاملة، لأن هذه الكتب مفيدة تاريخياً وعصرياً، وما تزال الكثير من أفكارها حية وتحتاج إليها، وقد استحق سلامة موسى بأنكاره التي سبقت عصره أن نضع لحياته عنواناً هو "رجل المستقبل".

كتابات نهر المزاج  
دكتور سليمان عبد العزiz  
المترجم بالإنجليزية محمد  
أبراهيم

٢٠٠٨

..

(\*) من أنصارها برناردشو، وهي تدعو إلى الاشتراكية المعتدلة، نسبة إلى "فابيوس" القائد الروماني الذي كان يدارر ويناور ويرهن أعداء دون مواجهة.

---

## رجل المستقبل

"وصرت عضواً مقلقاً للمجتمع المصري مثل ذبابة سقراط، أتبه  
الغافلين. وأثير الراكدين، وأقيم الراكعين الخاضعين"

سلامة موسى

"علاقتى به علاقة تلميذ بأستاذ عظيم"

هكذا لخص نجيب محفوظ فضل سلامة موسى عليه، فمن هو سلامة موسى الذى يرى فيه عميد الرواية العربية أستاذًا عظيمًا؟  
إنه كما تحدث عن نفسه:

انظر إلى الدنيا بالعقل البكر والقلب البكر، وأقتحم الأفكار بروح البطل أو الشهيد. وابنى قد احترفت العلم والأدب والفلسفة، وألفت الكتب، وصرت عضواً مقلقاً للمجتمع المصرى ، مثل ذبابة سقراط. أبى الغافلين، وأثير الراكونين، وأقيم الراكونين الخاضعين".

وقد عبر د. حسين فوزى عن هذا المعنى حين كتب يقول "أعظم ما في سلامة موسى أنه وهب نفسه للعلم والفكر والثقافة، هبة خالصة، دون أن ينتظر ثواباً أو يخشى عقاباً".

### إرادة النهضة

ولقد عوقب سلامة موسى بالنفي الأدبي والثقافي والمعنوى من الذكرة الإبداعية بسبب آرائه وأفكاره الحادة الصادمة، التي قوبلت بعاصفة من الهجوم والاستكثار من أدباء ومنتقى عصره، ورغم ذلك فقد كانوا يعترفون بقدره وقيمه.

وقد تحدث نجيب محفوظ عن تأثيره في فرانس - وهو التأثير الأهم - وذلك في مقال مبكر من مقالاته التي افتتح بها حياته الأدبية في الثلاثينات حين اختار "ثلاثة من أدبائنا"<sup>(١)</sup>. اعتبرهم قاماً بعمل عظيم في نهضتنا الأدبية التي كانت حينذاك "تكاد تردع عصر الانتقال لكي تستقبل عصراً جديداً ثابت الأساس واضح الأغراض" ، ولقد قام بهذا العمل العظيم، عمل الانتقال والتوجيه، أدباء كبار.. "تريد أن نتكلم على ثلاثة منهم نرى أنهم الممثلون لنهاستنا في نواحيها المختلفة" ، ولسنا نتحدث عنهم كنقاد أو كمؤرخين وإنما كقراء اتصلت نفوسهم بنفوسهم زماناً طويلاً وتأثرت بها تأثراً كبيراً" وقد حددتهم نجيب محفوظ بهذا الترتيب : العقاد وطه حسين ، وسلامة موسى.

وقد اعتبر نجيب محفوظ ، سلامة موسى ممثلاً لإرادة النهضة الأدبية. فيم استحق سلامة موسى هذا التقدير من نجيب محفوظ في تلك الفترة المبكرة من حياته؟

(١) المجلة الجديدة - السابق.

## طريقته في الدعوة

يقول نجيب محفوظ: يمتاز الأستاذ سلامة بتفكير عملي، ومن شأن هذا التفكير ألا يكتثر كثيرا للنظريات وألا يرکن إلى النظر المجرد والتأمل الفنى ، وكل ما يهمه من النظرية أن يطبقها ، لأن همه منصب على الحياة وعلى التأثير فى هذه الحياة، والإنسان لا يذكر الأستاذ سلامة حتى يذكر داروين ونظرية التطور، ولهذه النظرية أثر بالغ فى نفس الأستاذ وهى أصل مثله العليا للإنسان والحياة الاجتماعية، وأهم شاغل له هو الإصلاح الاجتماعي وله جولات عظيمة وتضحيات كبيرة فى سبيل التجديد الدينى وتحرير المرأة ورقى الفلاح والعامل، وقد كان الداعى الأول إلى الوطنية الاقتصادية وكان لدعوته أثر كبير فى نفوس الشبان مما نرى مظاهره قوية حية يطرد نموها يوما بعد يوم. وعلى العموم فهو مجدد أدبى كبير إلا أنه لا ينظر للأدب كغاية وإنما كوسيلة للإصلاح وائرقى فى المجتمع والحياة، وطريقته فى الدعوة ليست عن سبيل المنطق والجدل بقدر ما هي عن سبيل علم النفس فهو يقرر ما يرد فى عبارات قصيرة واضحة ويكررها كثيرا حتى تثبت فى النفس وتصير كابحدي عناصره الموجهة، ولذلك ترسخ مبادئه فى النفوس وتؤثر فى أعدائه قبل أنصاره .

## أحيا بعد موته

ورغم أن سلامة موسى ولد فى ٤ يناير ١٨٨٧ فى كفر سليمان العفى، بجوار مدينة الرقازيق بمحافظة الشرقية وتوفى فى ٥ أغسطس ١٩٥٨ إلا أنه يرى أن عمره القصير هذا ليس إلا الجزء الظاهر من جبل الجليد، أو كما يقول "وليس تحياتي 'هذا العمر القصير الذي أحياه بدوى ولحمى، وإنما هي تعود إلى ألف مليون سنة مضت، ألم أكن شمكة فى يوم ما؟ ألم أعش على الشجر فى وقت ما؟

لقد حمل جسمى آثار هذه الملايين من السنين الماضية" .. وكان سلامة موسى يتطلع إلى الموت ليس هروباً وياساً ولكن من أجل معنى جديد، فيقول "إننى أفكر في الموت لكي أستخلص منه عزماً جديداً لكي أحيا".

---

بل إنه يرى أن حياته ممتدّة بعد وفاته بإنجازاته الأدبية والثقافية وأفكاره التي لا تموت، أو كما يقول : بذلك أتجاوز حياتي وأحيا بعد موتي".

### كسب الأداء

وكان يمكن لسلامة موسى أن يحتل مكانة رفيعة في تاريخ الثقافة المصرية والعربية لو لا أراوه الحادة في تلك الثقافة وخصائصها ومسيرتها الطويلة، فقد أراد العامية بدليلاً للفصحى ، بل دعا إلى كتابة العربية بحروف لاتينية ، فرددت عليه بنت الشاطئ: إن الفصحى لم تجد من يخاصمها في الرابع الثاني من هذا القرن (العشرين) مثل سلامة موسى".

وعندما اتهم سلامة موسى، اللغة العربية بتوقف الفاظها عند المجتمع الزراعي قائلاً : إن العربية هي المسئولة عن حبنا للقديم وسعينا إلى استرداد الأمس في الوقت الذي يجب فيه أن نستذير الماضي نوليه ظهورنا وننجم شطر المستقبل ونشق إليه طريقنا".

رد عليه زكي مبارك "إن حديثه عن اللغة خطأ ، فاللغة العربية في تطور مستمر ، فإن كان لا يعترف بالتطور إلا إذا انعدمت الصلة بين الماضي والحاضر ، فليعرف أن هذا أمر بعيد ، ولبيذكر أن الغاية المستورة التي يسعى إليها بعض الناس لم تعد تخفي على أحد".

وعندما دعا طه حسين لترجمة شكسبير ، وقف أمامه سلامة موسى مطالباً بترجمة الكتب العلمية أفضل من ترجمة شكسبير الذي مثله مثل المتنبي وشوقى ، أدبهم جميعاً للملوك وليس للشعب.

فرد عليه طه حسين بقصوة: إن الذي يغيظ سلامة من شوقى هو "نهج البردة".

وعاب سلامة موسى ، على طه حسين والعقاد أنهما يكتبان عن مجتمع العرب وأبطال العرب الذين ماتوا قبل ١٢٠٠ سنة ويكتبون عن القديم بصيغة جديدة ، ولا يشغلهم المجتمع الحديث ومشكلاته ، وقضاياه المتغيرة.

ووضع سلامة موسى الأدباء الثلاثة الكبار "طه والعقاد وتوفيق الحكيم ، موضع الاتهام ، فتوفيق الحكيم "يمارس الفن وفق سخافة "الفن

للفن" ، كذلك أحس وأنا أسمع بعنوان جديد لطه حسين أو عباس العقاد بأنهما يؤلفان للتأليف وليس لهدف اجتماعي يخدم الشعب.

أما هو - سلامة موسى - فقد كان يرى نفسه يؤلف من أجل الشعب أو كما يقول "وفي كل ما ألفت أنا هدفت تصريحاً أو إضماراً إلى خدمة الشعب وتوجيهه، فإن عناوين مؤلفاته يكفي ذكرها للبرهان على ذلك مثل "نظيرية التطوير" و"حرية الفكر"، و"الثورات" و"كيف نربى أنفسنا" و"الأدب للشعب" ، و"برنار دشو" و"طريق المجد للشباب" ... الخ.

وقد هاجمه العقاد بقسوة فقال فيه إنه "الكاتب الذي يكتب ليحقد، ويحقد ليكتب" ، ويدين بالمذاهب ليربح منها ولا يتكلف لها الكلفة في العمل أو في المال... "يشترى الأرض وينجر بتربية الخنازير، ويسخر العمال ، ويتكلم عن الاشتراكية التي تحرم الملك وتحارب سلطان رأس المال، وهو يعيش من التقىء عيشة القرون الوسطى في الأحياء العتيقة.. ويتكلم عن التجديد والمعيشة العصرية، وهو ينعي الحضارة الآسيوية ، وإنه لفني طرایاه يذكرنا بخلائق البدو والمغول في البراري السيبرانية".

واتهم سلامة موسى طه والعقاد بعدم القدرة على التجديد وافتقارهما إلى الحرية الفكرية، وكان يقول "إن صناعتي الحرية ليست مجرد الكتابة".

وكان يقول "إنني موفق دانما في كسب الأعداء".

### يدافع عن طه حسين

ورغم قسوة الاتهامات المتبادلة بين سلامة موسى وأدباء عصره، إلا أنه كان يعرف لهم قدرهم ويقف منهم موقفاً الصحيح في آرائهم، وقد كانوا أيضاً يقدرون ويعرفون له قيمته.

فعندما طرد طه حسين من الجامعة، دافع عنه سلامة موسى في "المجلة الجديدة" التي يصدرها، فكتب في عدد أغسطس ١٩٣٤ متنينا بانتصاره أمام ديكاتورية إسماعيل صدقي، قائلاً "إن البنية الاجتماعية التي اختمرت فأثبتت طه حسين مستطاعه أيضاً أن تثبت مثله يدعو بدعونه إلى التجديد، والأمة مصر لا شك فيه على أنها تريد أن تعيش في القرن العشرين، وأن تكون بمزاجها الذهني سواء في الاجتماع أو السياسة أو الأدب مزاج أبناء هذا القرن. وإذا كان أحد يظن أن طه حسين وزملاءه من الأدباء الأحرار قد انهزموا وخسروا أمام الرجعية

الواية، فهو مخطئ لأنها يأخذ بالظواهر، وهو إذا تأمل لم يجد بدا من الاعتراف بأن هؤلاء الأحرار منتصرون إن لم يكن اليوم فغداً .. وقد حدث وزالت ديكاتورية صدقى وانتصر طه حسين و أصحابه. لقد كان سلامة موسى معجباً بشخصية طه حسين ، وإن كان يقول إنه يعجب بكفاحه في تغييره وتطويره لحياته أكثر من إعجابه بأدبه.

وليس من الصعب رصد تناقضات سلامة موسى في الحديث عن شخص واحد كطه حسين من اتهامه بعدم القدرة على التجديد، في حين أنه كان يضرب به المثل في قدرة البنية الاجتماعية على أن تتبدل مثله يدعو بدعونه إلى التجديد، وإن كنا سنعود إلى هذه الملاحظة فيما بعد لتفصيل أسبابها.

ولم يمنع ذلك طه حسين من أن يعترف لسلامة موسى بأن "عقليته متوبة ممتازة، يخوض غمار الأفكار الصعبة ولا يقتصر باليسir الهين".

### ويدافع عن العقاد

وكما تصدى سلامة موسى لديكتاتورية صدقى في محاربة طه حسين، تصدى لما هو أعظم من ذلك عندما تعرض لديكتاتورية الملك في سجن العقاد بتهمة العيب في الذات الملكية، فقد كان دام الذكر للعقاد والإشادة بفضله على الصحافة والشعر، وأكثر من نشر صوره، وعندما زار مصر الكاتب الإنجليزي "ويلز" كتب يقول "لو كان العقاد طليقاً لوجد "ويلز" الأديب الجدير بمقابلته والتحدث معه"، مما اعتبر استفزازاً للملك، وتوقفت "المجلة" وقبض عليه للتحقيق معه.

وقد أنصفه العقاد بعد موته وقال عنه : إنه رائد من رواد التحرر الفكري".

### تحيته للملك!

وإذا كان العقاد شجاعاً في مواجهته للملك فلم يكن سلامة موسى أقل شجاعة عندما وضع على غلاف مجلة "الفضيلة" (١٤ مايو ١٩٣١) صور خمسة ملوك مخلوعين، وتلك كانت تحية للملك في عيد جلوسه على العرش، مما اعتبر تعريضاً بالملك ، فقبض عليه وعطلت المجلة.

بل إن سلامة موسى كان قد تبأ فى مجلة المستقبل<sup>(١)</sup> ١٩١٤ (التي أنشأها) عند قيام الحرب العالمية الأولى ، بأنه مع نهايتها ستنتهي العروش فى أوروبا وينهار النظام الملكى .  
وفي سنة ١٩٢٥ يكتب أن الحكم الملكى سيزول من جميع البلاد فى العالم لأنفراده بالرأى واستبداده بالسلطة .

### اعتراض طلعت حرب

لقد أراد سلامة موسى أن تكون مصر بلدا حرا ديمقراطيا، ونستطيع أن نلمس أفكاره في كتابه الأول الصغير الحجم الكبير القيمة "مقدمة السويرمان" ١٩٠٩ ، الذي يتضمن البذور الأولى لتفكيره في الاشتراكية ، والديمقراطية ، والتصنيع ، وحرية المرأة ، والتزعة العلمية ، والأدب المرتبط بالمجتمع ، وقد تفاعل في كتابه "إلى متى نرث رح تحت هذا النظام الرأسمالي القذر"؟.

وكان هو صاحب الدعوة والتطبيق في "جمعية المصري للمصري" ١٩٣١ ، وذلك لمقاطعة البضائع الإنجليزية والأجنبية ، وتشجيع الاهتمام بالمنتجات الوطنية ، وكان من أعضاء الجمعية: فتحى رضوان ، احمد حسين ، نور الدين طراف.

وكان قسم "جمعية المصري للمصري" : أقسم بربى ووطني وشرفى إلا أعمال شخصا أجنبى ولا استعمل شيئاً أجنبى إلا بعد الفقة التامة من عدم وجود الشخص أو الشيء المصرى الذى يغنى عن الأجنبى" .. وكان يخاطب المصريين "أنتم الأن لا تملكون مصر إلا بالإسم لأن الذين يملكونها أجانب".

وكان من نتائج دعوته إنشاء شركة "بيع المصنوعات المصرية" لبيع كل ما هو مصرى.

وكان يفخر "لمست متواضعا عندما أخذ ملابس بلادى الخشنة ، بل إننى أشعر بكبرياء تقاد تجعلنى وأنا أسير فى الشارع أتبختر كالطاووس".

وطالب سلامة موسى بالتأمين على العمال ، وقد دعا طلعت حرب إلى مكتبه وعاتبه على مطالبه للعمال بتأمين اجتماعى ، وقال له :

(١) هي أول مجلة أسبوعية تصدر في مصر ، وهي أيضاً أول مجلة علمية مصرية.

---

إن العمال المصريين لكي يصبحوا عمالاً مهراً يحتاجون لتدريب وهو أمر يكلف الصناعة غير قليل".

وحتى لا نظلم طلعت حرب فقد ساهم مع سلامة موسى في إنشاء أول شركة مصرية لبيع المصنوعات. ويبدو لي أن طلعت حرب كان يرى أن عملية التصنيع وتدريب العمال، مسألة مكلفة، وبالتالي فإن الدعوة لتأمين العمال تعتبر سابقة لأوانها قبل أن تثمر الصناعة وتغطي تكاليفها، ولكن سلامة موسى كان دائماً سابقاً لعصره.

### إنقاذها لها

وقد اعتبر سلامة موسى غير المصريين بالدم دخلاء على صحافتنا، وأنشا "المجلة الجديدة" المصرية رداً على "دار الهلال" التي أنشأها الشوام، وقد ردوا عليه بمحاولة قتلها معنويًا بعد أن بُرِزَتْ زعامته الاجتماعية من خلال جمعية المصري للمصري، التي انضم إليها عشرة آلاف، وتتألفت منها فروع في القطر المصري.. وكما يتذكر شيخ الصحفيين حافظ محمود : فقد وقف السياسيون ضد تيار الزعامة الاجتماعية لسلامة موسى بالدعوة للصناعة المصرية. ووقفت "دار الهلال" تحاربه وتنشر أوراقاً بخطه عندما كان رئيساً لتحريرها (المدة ست سنوات) ضد بعض الساسة، فتم ترشيح رئيس آخر للجمعية إنقاذها لها، وتغير اسمها إلى "جمعية الاستقلال الاقتصادي".

### فصله

وكان سلامة موسى أول من دعا إلى الاشتراكية المعتدلة غير المتطرفة (١٩٣٣)، الاشتراكية الديمقراطية على النظام الإنجليزي الذي يقوم على البرلمان والنقابات والجمعيات التعاونية، لا النظام الاشتراكي الشيوعي، فقد كان يرى "أن الثورة الشيوعية في بلاد مثل مصر مقضى عليها بالفشل ولو نجحت لكان نجاحها شرًا من الفشل". فقد كان ضد نشر المذهب الشيوعي في مصر ، ولذلك تم فصله من الحزب الاشتراكي الذي شارك في تأسيسه، فقد كان يقول : إن ولاءنا لمصر ينبغي أن يكون أكبر من ولائنا للاشتراكية . وقد تباً سنة ١٩٣٦ بأن المجتمع المصري سيكون ١٩٦٦ مجتمعاً اشتراكياً تؤمّم الدولة فيه وسائل الإنتاج، وقد حدث هذا بالفعل بعد قيام ثورة يوليو.

## صاحب فكرة تأمين القناة

كما كان أول من طالب بتأمين القناة في مقالين هامين أولهما في مجلة "مسامرات الجيب" في ١٩٥٠ نوفمبر، وثانيهما في نفس المجلة في ١٥ أغسطس ١٩٥١.

فقال "أجل، يجب أن نؤمن قناة السويس، وبما للدولة من سيادة في أرضها، تستطيع أن تسير بهذا التأمين في يسر وسهولة ، كما اممت بريطانيا مناجم الفحم والسكك الحديدية ومصانع الفولاذ".

و"ليس في العالم قوة تستطيع أن تمنعنا عن تأمين قناة السويس، لأنها شركة مصرية، ولا تزيد شرعيتها عن شرعية شركة ترام القاهرة" ... وقد تحققت دعوته بتأمين الرئيس عبد الناصر لقناة السويس ١٩٥٦ . وقد اعتبره سلامة موسى ، "ابنا بارا من أبناء مصر الأصلاء".  
لقد حفظت الثورة التي أيداها واعتبرها انتصارا شخصيا له، كثيرا من أحلامه، فقد سجن من أجل دعوته إلى الجمهورية (١٩٤٦) وحكم عليه بالسجن.

## والدعوة للصلح

وكان سلامة موسى صاحب أول دعوة للصلح مع إسرائيل في وقت مبكر جدا من الصراع العربي الإسرائيلي، وذلك في مقاله الثاني الذي دعا فيه للمرة الثانية إلى تأمين القناة، عندما قال ١٩٥١ .. ولو أننا عقدنا الصلح مع إسرائيل اليوم، لتوافر لنا نحو خمسين مليون جنيه تنفقها الأن على الأسلحة والذخائر كل عام ..

ولكن يبدو لي أنني أرفع بهذا الكلام على المستوى السياسي العام في بلادنا، أو على الأقل على ضرورات الظروف التي لا تجد من يجابها في شجاعة، بدلا من أن يداروها في لين".

## نبوءة في فلسطين

وكان سلامة موسى من أوائل من نبهوا إلى الخطر الصهيوني في فلسطين، فعلى سبيل المثال لا الحصر نقرأ في (المجلة الجديدة) عدد يونيو ١٩٣٤ مقالا بدون توقيع، تحت عنوان "الصهيونية في فلسطين .. لمن المستقبل .. للعرب أم لليهود" يعتبر نبوءة لما حدث بعد ذلك من "هزيمة محققة" هكذا بالنص، حين وصل كاتب المقال - ولعله سلامة

موسى نفسه - إلى نتيجة مؤكدة "فليس هناك شك إذن في أن المستقبل أسود" ولكنه يرى أن هذه ليست دعوة لليلأس بقدر ما هي دعوة للحذر والاستعداد، أو كما ذكر المقال بالنص "ليس معنى هذا الكلام أن ليس له علاج ، فإن العرب يجب أن يتلافوا الهزيمة المحققة بأن يتذدوا جميع الأسلحة التي يحاربهم بها اليهود من تقدم زراعي واجتماعي واقتصادي". أى أن "المجلة الجديدة" التي أصدرها سلامة موسى كانت ترى أن الصراع العربي الإسرائيلي ليس صراعا عسكريا ولكنه صراع حضاري، وهي رؤية متقدمة جدا قبل زمانها بوقت طويل، ولم يكن هذا هو المقال الوحيد الذي دق ناقوس الخطر، والأمر يحتاج إلى باحث يرصد ويحلل الدور الرائد لسلامة موسى ومجلته في التنبية المبكرة للخطر الصهيوني في فلسطين والمنطقة العربية، في الوقت الذي كان فيه كثير من الأدباء غافلين عن هذا الخطر أو يغضون الطرف عنه.

### عنوان جارح

بل إن سلامة موسى قد تتبأ بالعلمية قبل حدوثها حين قال<sup>(٤)</sup> "في العالم اليوم ثقافة عالمية بشرية جديدة تختتم ، وعن قريب ستبتلور ، ثم سوف تتجوهر مبادئ أو ديانة عامة نؤمن بها جميعا ونقول أن هذا الكوكب هو وطننا ، هو قريتنا التي يجب أن نجوب شوارعها ونعرف أزقتها.. وطن عالمي جديد كبير ، يلغى هذا العالم المجزء أو هذه الأوطان القديمة".

وهذه النظرة المستقبلية ترتبط بدعوته أو نبوءته بأن "الحضارة القادمة ستكون حضارة العلم (الهلال نوفمبر ١٩٢٧) وتتبأ وبالتالي بأن الثقافة العلمية قد شرعت تأخذ مكان الثقافة الأدبية".

وقد أسس المجمع المصري للثقافة العلمية، (١٩٣٠) وكان هو الذي أشاع كلمة "ثقافة" في قاموسنا اللغوي. وكان يرى أن للماضي مؤسسات كثيرة لدينا ولكن المستقبل ليس له أية مؤسسات، وكانت مجلة "المستقبل" التي أسسها أول مجلة علمية مصرية، وهو أول من طالب حق المرأة في الانتخاب والترشح للبرلمان. وكان من أوائل من دعوا

<sup>(٤)</sup> سلامة موسى نموذجا للتطوير - ل Maher Shrif Nqala عن حلقات سلامة موسى - الكتاب الرابع ١٩٩٧.

---

إلى إصلاح القرية المصرية، وإن كان العقاد قد كمن له من باب تحدث فيه عن افتقار القرية إلى "المرحاض" الصحي، فرد عليه بعنوان جارح هو "سلامة موسى المراحيضي"، وإن كان قد اعترف له في رثائه بمكانه في عالم الأدب والثقافة ودعا له الله أن يجزيه "في دار البقاء على ما أفاد وأجاد وأحسن الجزاء" وقد كان سلامة موسى أول من دعا للاحتفال بالافية الأزهر.

أنا أفضل من ابن خلدون  
وهكذا كان سلامة موسى أدبياً سياسياً اجتماعياً، أو كما كان يقول "إن الأديب في عصرنا يخون عصره إذا لم يكن سياسياً".  
ولا يرى الأدب إلا أنه كفاح وأن رسالته تتضمن الثورة من أجل التقدم.

لقد دعا في "المجلة الجديدة" ١٩٢٩ إلى إطلاق حرريات الأمة، فالغافها له إسماعيل صدقى، وتنتقل من مجلة إلى أخرى، وكلما أغلقت مجلة استأجر أخرى من أصحابها لمكافحة الاستبداد والرجعية والمستعمر، حتى أصدر إسماعيل صدقى قانوناً جديداً للصحافة توقف بسببها نشاط تلك المجلات.

وظل سلامة موسى يكتب في مجلات مشهورة، ومجلات مغمورة ، لقد كان يريد أن تصل أفكاره من خلال أي منبر باعتبار أن الأفكار الحية لا تموت وسوف تنشر وتنتشر بين الناس في أي مكان يذكرها فيه، وكان سلامة موسى رغم تواضعه المعروف عنه والذى وصفه به معاصروه، يضع اسمه على عنوانين كتبه مثل كتاب "تربية سلامة موسى" باعتبار أنه يستحق الذكر وشيوخ اسمه، وكان من أول الذين ينشرون صور أصحاب المقالات؛ واشتهر بأنه الأديب العلمي.

وكان يشعر بالفخر بنفسه والثقة بها رغم تواضعه، إلى الدرجة التي رأى فيها نفسه أفضل من "ابن خلدون" مؤسس علم الاجتماع، ولم لا؟<sup>(\*)</sup> والخطأ البارز لابن خلدون هو تقصيه حضارة العرب.. ثم إنه سرق كل ما كتبه إخوان الصفا، وعزاه إلى نفسه!.. وقارن سلامة موسى بينه وبين ابن خلدون ليصل في النهاية إلى أنه الأفضل "فبانى

---

(\*) السابق.

أعرف عن نفسي أنى أسمو عليه فى دقة العبارة والقصد إلى المعنى ..  
وذلك ما استقر الدكائز زكي مبارك ليرد عليه<sup>(١)</sup> "الله أكبر ..  
من كان يظن أن الزمن سببيتنا بهذه العجائب فيرى سلامـة موسى يقدم  
نفسه على ابن خلدون . أين رأسك من رأس ابن خلدون ؟ إن ابن خلدون  
رجل مبتكر في أفكاره ومعانيه وألفاظه أيضاً، وسيظل على الزمان، أما  
أنت فقل في نفسك ما تشاء، فستظل حيث أنت مبتكر تقاليع".

### مطرقة

وقد اتهم سلامـة موسى بالتناقض في أفكاره ، وقد اعترف هو  
بنفسه بأن لذلك سبباً لا يرجع إليه بل يرجع إلى المجتمع نفسه<sup>(٢)</sup> "إن  
مجتمعنا ليس نهائياً، إذ هو سينطـور، وما دام هذا شأنـه، يجب أن نتناولـه  
بالـتغير كلـما وجدـنا الحاجـة إلى هذا التـغير " وعلـينا "الـتسـليم بأنـ مـعارـفـنا  
عنـ الكـونـ وـالأـشـيـاءـ مـؤـقـتـةـ، أـىـ لـوقـتـاـ أوـ لـعـمرـنـاـ هـذـاـ فـقـطـ، وـهـىـ لـيـسـ  
نهـائـيـةـ، وـلـاـ نـسـتـطـيعـ لـذـلـكـ أـنـ نـقـولـ إـنـهاـ صـادـقـةـ، لـأنـ هـذـهـ الأـشـيـاءـ فـىـ  
نـطـورـ..ـ نـحـنـ جـمـيـعاـ فـىـ صـيـرـورـةـ، نـصـيرـ وـنـتـغـيرـ، وـلـذـلـكـ فـإـنـ هـذـاـ فـهـمـ  
أـيـضـاـ سـيـتـغـيرـ وـلـاـ يـمـكـنـ أـنـ يـكـوـنـ نـهـائـيـاـ" ..ـ وـيـقـرـبـ سـلامـةـ مـوسـىـ مـنـ  
الـاعـتـارـافـ لـأـحـدـ تـلـامـيـذهـ - وـدـيـعـ فـلـسـطـيـنـ - بـسـرـ تـنـاقـضـاتـهـ وـعـدـمـ ثـبـاتـهـ عـلـىـ  
رـأـيـ أوـ فـكـرـةـ وـأـنـقـالـهـ مـنـ دـعـوـةـ إـلـىـ أـخـرـىـ - عـلـىـ سـبـيلـ المـثـالـ مـوـقـعـهـ مـنـ  
الـلـغـةـ الـعـرـبـيـةـ، وـمـطـالـبـتـهـ بـالـاحـتـفالـ بـالـفـيـةـ الـأـزـهـرـ - يـقـولـ<sup>(٣)</sup> "إنـ حـبـ  
الـعـلـمـ هـوـ فـيـ الـمـقـامـ الـأـوـلـ حـبـ لـلـصـدـقـ، فـإـذـاـ تـبـيـنـتـ أـنـ رـأـيـاـ قـلـتـ بـهـ أـصـبـحـ  
زـانـفـاـ أـوـ مـعـيـباـ عـدـلـتـ عـنـهـ حـتـىـ وـلـوـ رـمـانـيـ النـاسـ بـالـتـقـلـبـ".

ويـلـخـصـ النـاـقـدـ الـفـنـيـ كـمـالـ النـجـمـيـ شـخـصـيـةـ سـلامـةـ مـوسـىـ  
وـتـنـاقـضـاتـهـ بـكـلـمـاتـ بـسـيـطـةـ بـلـيـغـةـ فـيـقـولـ "ـالـتـنـاقـضـ فـيـ كـتـابـاتـ سـلامـةـ مـوسـىـ  
بـحـرـ لـاـ سـاحـلـ لـهـ، وـلـكـنـ الـبـحـرـ دـانـمـاـ لـاـ يـخـلـوـ مـنـ النـفـاسـ، وـهـكـذاـ كـانـ  
الـرـجـلـ".

ولـكـنـ يـكـفـىـ الرـجـلـ فـضـلاـ أـنـ كـانـ كـمـاـ قـالـ كـامـلـ الشـنـاوـىـ<sup>(٤)</sup>  
"ـمـطـرـقـةـ ظـلـتـ تـقـرـعـ الرـءـوـسـ خـمـسـيـنـ عـامـاـ".

(١) د. نعمة رحيم العزاوى - الجمهورية - العراقية - ١٩٨٦/٢/١٢.

(٢) حوليات .. السابق.

(٣) السابق.

(٤) السابق.

اجعل مطامحك فى السماء  
وقد كان سلامة موسى - بحق - كما قال نجيب محفوظ أستاذنا  
عظيمًا لطلابه.

يحدثنا تلميذه وديع فلسطين - عضو المجمع اللغوى بدمشق  
والاردن - عن تواضع سلامة موسى وأستاذيته. فقد كان يكتب احاديث  
مترجمة للإذاعة وكان يراجعها سلامة موسى الذى تعرف هو بنفسه  
عليه، فقد "كان قد حرر نفسه من عقدة التعااظم .." ووجد فى الشباب  
حقله الواسع، يزرعه بأرائه المخصبة ، ويحققه بأرائه ، ويوضع فيه  
الخمانز التى لا تثبت أن تخمر العجين العقلى كله".

بل كان سلامة موسى يهدى كتبه إلى تلميذه ويثنى على كتاباته،  
ويقوم بزيارتة رغم أن فارق السن بينهما أكثر من ٣٥ سنة . ولم يفقد  
سلامة موسى شجاعته الخلقية رغم تقدم سنّه، فعندما بُطّش بتلميذه في  
عام ١٩٥٢ وهجره الأصدقاء ونسيه الزائرون، أرسل له ثلاثة رسائل  
للاطمئنان عليه ويرجوه الاتصال به إن احتاج إلى شيء، فبدأ يستعيد  
الأمل في الحياة، ويخرج للقائه في ندوته الأسبوعية "بجمعية الشبان  
المسيحية" والتي تستمر إلى قرب منتصف الليل.  
وفاجأ سلامة تلميذه أكثر من مرة بالتعليق على كتاباته "استطرادا  
مع سليقه في تشجيع الشباب".

ومن نصائحه إلى تلميذه دافعا إياه إلى العلا واجتناب المصاغن  
حين يقول له : اجعل مطامحك في السماء، ولكن اثبت بقدميك على  
الارض، واستشرف الدنيا من على، فتتصاغر أمامك ترهاتها. كن كبيرا  
بعقلك وقلبك، وارض ضميرك، فكأنك ملكت الدنيا جميعا"

نصيحة ليفي حفي  
وكان سلامة موسى أيضا هو الذي تبنى عددا من المبدعين  
وقدمهم للحياة الأدبية ليس أشهرهم نجيب محفوظ فقط بل يحيى حفي  
أيضا .

يحدثنا صاحب قنديل أم هاشم عن نشره "لليوبوطجي" لأول مرة  
فازلا<sup>(٤)</sup> يرجع الفضل للأستاذ سلامة موسى .. كان مسنولا عن إصدار

<sup>(٤)</sup> حديث عادل النادى السابق.

"المجلة الجديدة" .. وكان كل شهرين ينقطع عن الإصدار ، ولكلى يعوض المشترك عن الشهرين كان يرسل كراسة مطبوعة غلافها أحمر .. فطبع نجيب محفوظ "عبد الأقدار" .. وبعد ذلك طبع لى "البوسطجي" .. فكانت الطبعة الأولى "البوسطجي" عبارة عن كراسة داخل عدد من "المجندة الجديدة" أرسلت للمشتركيين .. ولحسن الحظ أن سلامة موسى علق على هذا العمل في العدد الذي أرفق فيه النسخة، ونصحنى قائلا : عليك أن تقرأ.

### مفاجأة لنجيب محفوظ

أما نجيب محفوظ فقد كان سلامة موسى بالنسبة له هو المتنفس الأول لكتاباته وإبداعاته، ينقل عنه الناقد الأدبي د. غالى شكري<sup>(٠)</sup> حکى لى بمناسبة نشر الجزء الأول من "بين القصرين" فى مجلة "الرسالة الجديدة" قصة نجيب محفوظ معه ومع "المجلة الجديدة" التى كان يصدرها بين عامى ١٩٢٩ و ١٩٤٤ . عرفت منه أن نجيب محفوظ كان يعد نفسه لكتابة الفلسفية ، وأنه فى عام ١٩٣٠ حين التحق بكلية الآداب قسم الفلسفة جامعة (فؤاد الأول) القاهرة ، بعث إليه بمقاله الأول ثم تالت مقالاته. وأنه ذات يوم - وهذا هو المهم - فوجئ بنجيب محفوظ يدرب نفسه على الترجمة عن الإنجليزية بترجمة كتاب عن "مصر القديمة" المؤلف يدعى "جيمس بيكي". وقد أخذ منه هذه الترجمة ليقرأها، ثم دفع بها إلى المطبعة وأصدرها "كتاب صيف" يهدى إلى قراءة المجلة أثناء عطلتها السنوية. ذات يوم آخر - وهذا هو الأهم - فوجئ بنجيب محفوظ يعترف له على استحياء بأنه يجري كتابة القصة. حينئذ طلب منه سلامة موسى إحدى هذه التجارب. وكانت رواية "حكمة خوفو" التى غير سلامة موسى عنوانها إلى "عبد الأقدار" ، ودفع بها أيضا إلى المطبعة . وفوجئ نجيب محفوظ بمن يحمل بين يديه بعض النسخ على سبيل الهدية . وكانت فرحة المؤلف الناشئ بهذا الأجر لا تصدق.

هذه هي قصة سلامة موسى مع نجيب محفوظ. ولكنها رغم أهميتها ليست أكثر من الإطار الخارجى للقصة الأكثر عمقا.. وهى القصة التى تناولها نجيب محفوظ نفسه بالتعبير الفنى فى "الثلاثية" حين

<sup>(٠)</sup> القاهرة ١٥/١٢/١٩٨٨.

تعرض لشخصية كمال عبد الجواد ومجلة "الإنسان الجديد" وصاحبها عدلی کریم. وقد کتب عام ١٩٥٨ فی "يوميات الأخبار" مقالاً یؤکد فيه أنه رأى نفسه فی هذه الشخصية . أما نجيب محفوظ ففی صياغته للعلاقة بين كمال عبد الجواد وعدلى کریم کتب ما یقترب كثيراً من قصته الأعمق مع سلامة موسى".

### وثيقة مجهولة

وليس أجمل من أن یکتب نجيب محفوظ بنفسه عن بداية ميلاده الأدبي من خلال هذه الوثيقة المجهولة النادرة التي خطها بقلمه تحت عنوان "يoman من أسعد أيام حياتي" بمجلة "صباح الخير" عدد ٦ أغسطس ١٩٦٤ . ولن اجترئ من المقال الوثيقة، اليوم السعيد الذي يرتبط بسلامة موسى مفترنا بنشر أول رواية له، باعتبار أن ذلك اليوم السعيد مرتبط باليوم السعيد الآخر الذي حصل فيه نجيب محفوظ على أول مكافأة عن قصة نشرت له .

ولنترك نجيب محفوظ بنفسه یسجل ذكرى هذين اليومين السعيدين بقلمه، وهو نادراً ما کان یكتب عن نفسه أو حياته وذكرياته .

### أوراق قديمة!

#### يومان من أسعد أيام حياتي

يوم من أيام صيف عام ١٩٤٠ .. كان يوماً من أسعد أيام حياتي، بالطبع أنت بعده أيام أخرى سعيدة.. لكن طعم هذه السعاد أبداً لم يتكرر !! كنت أمشي في شوارع القاهرة بلا هدف.. وفوجئت بالصديق (المرحوم) صلاح ذهابي. یصبح على بلهجة أحسست معها أن حادثاً ما خطيراً قد حدث..

- أين أنت.. یبحثون عنك منذ شهور.

- من هم؟!!

- مجلة الثقافة.. لك جنبي عندهم.. ثمن قصتك الأخيرة.. وهم يريدون التخلص من هذا الجنبي الذي يربك لهم تسوية ميزانيتهم !! دهشت..

كنت قد كتبت ونشرت حتى ذلك اليوم ما یقرب من ثمانين قصة. ولم أقبض مليماً واحداً! منذ عام ١٩٣٤ وأنا أنشر قصصاً قصيرة

في مجلتي الرسالة والرواية . دون أن يدخل جيبي قرش واحد ..  
طرت طيرانا إلى مجلة "الثقافة"  
ما الذي حدث؟..

لم أنتظر لأعرف الجواب .. كنت أحس أنى أحمل ثروة ضخمة ..  
ووجدت الجنـيه في انتظارـى .. فأخذـته وانطلـقت إلى أصـدقـانـى .. ولـيلـتها  
شهدـت العـبـاسـيـة سـهـرـة أـصـدقـاء مـرـحـة استـمرـت حتى الصـبـاح!!.

في تلك اللـيلـة، ظـنـنت أن أبوـاب الثـرـوة فـتـحت لـى . فـأـرـسـلت لهم  
قصـة أـخـرى، كـانـت حـوـادـثـها كـلـها تـدـور أـثـاء غـارـة ، فـقـدـ كـنـا أيامـ الـحـربـ  
الـعـالـمـيـةـ الـثـانـيـةـ، وـلـأـولـ مـرـةـ تـكـوـيـ القـاهـرـةـ بـهـذـاـ النـوـعـ منـ الـحـرـوبـ، وـكـانـ  
طـابـعـ القـصـةـ، هوـ الرـعـبـ الـذـيـ تـحدـثـهـ الغـارـاتـ فـيـ النـفـوسـ!!

نشرـتـ القـصـةـ بـالـفـعـلـ، فـذـهـبـتـ لـأـقـبـضـ ثـمـنـهاـ، وـأـسـلـمـهـمـ قـصـةـ  
جـديـدةـ، غـيـرـ أـنـىـ ماـ إـنـ دـخـلـ عـلـىـ سـكـرـتـيرـ التـحـرـيرـ وـرـأـيـ، حـتـىـ هـاجـمـنـىـ  
شـرـ يـنـطـلـقـ مـنـ عـيـنـيـ، وـهـجـمـ عـلـىـ كـمـاـ لـوـ أـنـهـ يـرـيدـ أـنـ يـخـنـقـنـىـ عـلـىـ  
خـدـيـعـتـىـ لـهـ !!

أـىـ خـدـيـعـةـ؟!

في تلك الأـيـامـ، كـانـتـ الرـقـابـةـ الـعـسـكـرـيةـ تـمـنـعـ أـىـ كـاتـبـةـ تـثـيرـ  
الـخـواـطـرـ ، وـمـاـ إـنـ نـشـرـتـ قـصـتـىـ عـنـ الغـارـةـ، حـتـىـ فـوـجـنـتـ المـجـلـةـ بـاـنـذـارـ  
مـنـ السـلـطـاتـ.. وـخـصـمـ الـمـسـنـوـلـوـنـ فـيـ المـجـلـةـ جـزـءـاـ مـنـ مـرـتـبـ سـكـرـتـيرـ  
الـتـحـرـيرـ، لـعـدـمـ يـقـظـتـهـ!!

رأـيـتـ هـيـاجـ سـكـرـتـيرـ التـحـرـيرـ، فـلـمـ اـنـتـظـرـ حـتـىـ أـخـذـ ثـمـنـ القـصـةـ، بلـ وـلـيـتـ  
هـارـبـاـ وـلـمـ أـعـدـ إـلـيـهـ، وـبـقـىـ الـجـنـيهـ الـوـحـيدـ الـذـيـ أـخـذـتـهـ مـنـهـ، ذـكـرـىـ يـتـيمـةـ،  
لـكـنـهاـ جـمـيـلـةـ، عـمـرـتـ قـلـبـىـ بـالـأـمـلـ فـيـ الـمـسـتـقـلـ، كـانـتـ النـقـودـ أـيـامـهاـ هـىـ  
آخـرـ شـىـءـ يـفـكـرـ فـيـهـ الـكـاتـبـ النـاـشـيـءـ مـنـسـىـ!!.. نـعـمـ.. لـقـدـ ظـلـلـتـ أـعـتـبرـ  
نـفـسـىـ نـاـشـنـاـ حـتـىـ بـعـدـ كـاتـبـةـ وـنـشـرـ مـاـ يـقـرـبـ مـنـ ثـمـانـيـنـ قـصـةـ!! كـانـ النـشـرـ  
فـيـ تـلـكـ الأـيـامـ هـوـ الـمـجـدـ الـأـعـظـمـ.. وـالـمـتـعـةـ الـتـىـ لـاـ يـعـلـوـهـاـ مـتـعـةـ!! كـانـ  
جـيـلـنـاـ لـاـ يـنـظـرـ إـلـىـ الـأـدـبـ عـلـىـ أـنـهـ مـصـدـرـ رـزـقـ.. إـنـسـىـ أـنـذـكـرـ الـآنـ تـلـكـ  
الـأـيـامـ وـاضـحـكـ وـأـفـكـ !!

كمـ تـغـيـرـ الزـمـنـ؟!

اثـنـانـ أوـ ثـلـاثـةـ فـقـطـ، هـمـ الـذـينـ كـانـواـ يـقـبـضـونـ عـلـىـ مـاـ يـكـتبـونـ..  
(طـهـ حـسـينـ وـالـعـقـادـ وـالـمـازـنـىـ) .. أـمـاـ جـيـلـنـاـ، فـكـانـ الـمـجـدـ فـيـ النـشـرـ وـحـدهـ!!

واحد فقط من جيلنا ثار على هذا الوضع، (عادل كامل)، وعزم على أن يحرّف الأدب ويعيّن منه، فماذا حدث له؟!.. كان أول أديب من جيلنا توقف عن الكتابة.. كان يكتب الرواية، فلا يزاله منها فروش. كان يكتب المسرحية، فلا تحيا شخصياتها إلا في ظلام درج مكتبه.. أُعلن هجره الأدب، وأحرّف المحاماة!!

تلك كانت محنّة الأديب أو الفنان في تلك الأيام، هذا مع أننا لم نكن نحس فيها بطعم المحنّة، لقد كان شقاء في سبيل ما نحب!!.. كنا نتفق على الفن والأدب من مرتباتنا التي نقبضها من الوظيفة! همنا الوحيد أن نكتب.. ونكتب.. ونكتب!

اذكر الآن أول رواية نشرت لي ، فتعالى دقات قلبي !!

لو أني أملك قوة البعث، لبعثت حيا هذا الرجل العظيم الذي نشرها لي وأثر على جيل بأكمله : سلامة موسى!! كم هي جميلة، تلك اللحظات التي اذكر فيها بداية علاقتي به !! حين صدرت "المجلة الجديدة" كنت أول قارئ أشتراك فيها، فأرسلت لي سلامة موسى خطاباً يشكرني ويقول لي فيه "اعتبرك من أصدقاء المجلة.." . وأصبحت فعلاً من أصدقائها ، لا بالقراءة فقط .. ولكن بالكتابة أيضا!! كنت أرسل إليه مقالات في الاجتماع وفي الفلسفة، وغالباً ما كان ينشرها لي!!.. وذات يوم، ذهبت إليه بمقالة، وفي نفس الوقت بمخطوط رواية كتبها! كان رحمة الله رجلاً وديعاً جداً، وحيوياً. تطمنن له من اللحظة الأولى.. ورغم أنك من تلاميذه إلا أنه كان يشعرك أنك معه على قدم المساواة!! أعطيته المقالة. ثم تشجعت، وقلت له إبني كتبت رواية. وأريد رأيه فيها! فأخذها مني برحابة صدر ووعدني بقراءتها وإعطائي رأياً فيها!!

وكان عند وعده..!

بعد أيام كان يقول لي : قرأتها .. لكنها لا تصلح.. لكتها وكذا وكذا.

كانت علاقتي بهذا الرجل مصدر سعادة وقوة لي .. لم يجعلني أحس في لحظة أنني نقل عليه.. قرأ لي أربع روايات.. أو بمعنى أصح. أربع تجارب في الرواية، وفي كل مرة كان يقول لي : لا تصلح للنشر .. ولكن استمر.. لابد أن تستمر.. في انتظار رواية أخرى منك!! إلى أن جاء يوم آخر من أسعد أيام حياتي: ذهبت له برواية "عبد الأقدار" وحين

فراها قال لى فى هدوء.. هذه الرواية تستحق النشر.. سوف أطبعها وأقدمها هدية من "المجلة الجديدة" فى أجازتها السنوية، وكانت لهذه المجلة أجازة شهران: يوليو وأغسطس، تعطى فيما للمشترين كتابا بدلا من المجلة!!

لحظتها لم أصدق ما أسمع.. غير أنى كنت أثق فى كلام الرجل.. مع هذا ظلت لا أصدق نفسي حتى فوجئت به فى أحد الأيام يقول لى بهدونه المعتمد "ذهب إلى المطبعة.. وصحح روايتك...".

جريت إلى المطبعة وفرحة الدنيا لا تسعني..

وكانت أول رواية تنشر لى:

واجهت "المجلة الجديدة" بعد ذلك ظروف مالية صعبة. فقللت أبوابها.. فلم يعد أمامى إلا دور النشر الأخرى.. كنت أكتب الرواية وأدور بها على دور النشر فلا أقابل إلا بالرفض أو بالاعتذار.. فأضعها في درج مكتبي وأبدأ في رواية أخرى. وما أن انتهى منها. حتى أحملها بدورها، وألف بها على دور النشر من جديد.. وبالطبع نفس المصير، تتبع مع اختها في درج مكتبي. حتى تجمع عندي ثلث روايات بلا نشر: رادوبيس. كفاح طيبة. القاهرة الجديدة.

ثم.. ظهرت "دار النشر الجامعية" عام ١٩٤٣. أنشأها الصديق عبد الحميد السحار.. فبدأ المخزون يخرج إلى الهواء.. وكانت بداية النور..

اذكر هذا ، وأنظر من حولى وتأمل الظروف التي يحياها الجيل الجديد من الكتاب والفنانين.

مجلة للقصة.. مجلة للشعر.. الكتاب الذهبي.. الكتاب الماسى، الدار القومية للطباعة والنشر.. مسابقة نادى القصة.. الكتاب الأول.. جوائز الدولة التشجيعية.

أنظر إلى كل هذا. فاغبطهم من قلبي. لكن أشفع عليهم في الوقت نفسه!!

نجيب محفوظ



منتدى سور الأزبكية

---

WWW.BOOKS4ALL.NET